Jalle

الم بنان مجنوالف مثان في الان وي وي المالي كيما في الله المالية المال

# مفاما معصوى

جلداول

مقدمه

ام ربانی مجددالف ثانی شخ احدسر بندی اور آپ کے جانشینوں کی سخر کیٹ احیاء دین واراشکوہ اوراور نگ نیسیالمگیر کے افکار کا سخر کیٹ احیاء دین واراشکوہ اوراور نگ بیب لمگیر کے افکار کا تقابلی وتجزیاتی جائزہ اور اس کے اثراث نتائج

تالیف محرا قبال مجردی

ضيار المحت آن بياكاميز. صيار المحت آن بيكاميز. لاجور-كراچي پاکيتان جملہ هو ق محفوظ بیں مقامات معصوی جلداول مؤلف محمداقبال مجددی مولف محمداقبال مجددی تعداد ایک بزار ایک بزار ایک بزار میاء القرآن بیلی کشنز، لا مور میاء القرآن بیلی کشنز، کامل میٹ کے بیتے میلی کشنز میں کشنز می

فون: 021-2212011-2630411<sub>- قىكى</sub>: \_021-221001

e-mail:- sales@zia-ul-quran.com Vist our website:- www.zia-ul-quran.com

#### لا تبریری کیشلاگ کار د مقابات معموی مقابات معموی (احوال و مقابات و ملفوظات حضرت خواج محصوم سربندی ۱۰۰۷ه (۱۵۹۹-۱۹۱۹) لا بهور، ضیاء القرآن بیلی کیشنز، ۲۰۰۴ لا بهور، ضیاء القرآن بیلی کیشنز، ۲۰۰۴ ایجیم معصوم، خواج ۲ میلاد اول مجددی تحریک تالیف محمد اقبال مجددی میلاد و میلاد و سیات تعلق و تبدید میلاد و میل

#### marfat.com

انتساب مولانانوراحدامرتسری مرحوم (ف ۱۹۳۰ء)

کنام کنام جنهول نے مکتوبات امام ربانی مجددالف ثانی
اور مکتوبات معصومید (جلدثالث)
کانتیج کے لئے عمر کابردا حصہ صرف کیا
احتر

# فهرست مندرجات

| 91- | داراشكوه كےعقائد                  | 4  | وسیلهٔ سعادت (تمهید)         |
|-----|-----------------------------------|----|------------------------------|
| 1.4 | واراشكوه اورعلمائے كرام كى تو بين | 11 | سلسلةنقشبندبير               |
| 11• | نقشبندي مشائخ اورسلاطين وامراء    | 11 | تروتج شريعت اورنقشبندي مشائخ |
| 14  | عبدمعصوى كاندببي ماحول            | 4  | مجددی تحریک                  |
| 114 | وحدت الوجو داور وحدت الشهو د      | 4+ | داراشكوه                     |
| 119 | سلاسل اور فرقوں کی حالت           | 41 | داراشکوہ کے ہم نشین صوفیہ    |
| 150 | صلح كل اورصو فيه                  | 41 | شيخ ميال ميرلا ہوري          |
|     | اورنگ زیب عالمگیر اور نقشبندی     | 40 | ملاشاه بدخشي                 |
|     | مشائخ خصوصأ حضرت خواجه محمر       | 4  | شاه محت الله اله آبادي       |
| 124 | معصوم سربندى                      | 44 | محسن فاني تشميري             |
|     | فرزندان خواجه محمر معصوم اورنگ    | 49 | 4                            |
|     | زیب کی مصاحبت میں، نتائج و        | ΛI | بابالال ديال                 |
| 154 | اثرات                             | ٨٣ | چند بھان برہمن               |
| 170 | شيخ محمر يحيىٰ اوراورنگ زيب       | ۸۵ | میاں باری                    |
|     | خلفائے خواجہ محمد معصوم أور       | M  | فيفخ سليمان مصرى قلندر       |
| 144 | اورنگ زیب کی تربیت                | M  | شاه فتح على قلندر            |
| 174 | المفتى محمر باقر لا مورى          | ۸۸ | صوفی احمد شطاری              |
| 14. | 0.100.                            | ۸۸ | شاه دوله دریائی گجراتی       |
| ICT | ٣_مولا ناجان محمدور على           | 19 | د گیرصو فیه خام              |

| 222  | ابل تشيع اورنقشبندي مشائخ    | 12  | ٣ ـ حافظ محمر صادق كا بلي        |
|------|------------------------------|-----|----------------------------------|
| rra  | سر مند کی تنا ہی             |     | نبائر حضرت مجدد الف ثاني         |
|      | حضرت خواجه محمد معصوم کی خود | 120 | اورنگزیب کی مصاحبت میں           |
| 444  | نوشت تحريرات                 |     |                                  |
| ۲۳۸  | تاليفات حضرت خواجه محممعصوم  | 144 | مشائخ                            |
|      | حیات حضرت خواجه محم معصوم کے | 194 | ازواج امراءاورنقشبندي مشائخ      |
|      | مآخذ                         |     | دیگر سلاسل کے مشائخ اور          |
|      | شيخ صفر احمد معصومي مؤلف     | *** | اورنگزیب                         |
| 279  | مقامات معصومي                |     | حضرات مجددیه کا سفر حرمین        |
| 279  | آباوًاجداد                   | 4.4 | الشريفين                         |
| ~~~  |                              |     | حضرت خواجه محممعصوم کے خلفاء     |
| ~~~  | ولادت                        | 1.4 | ساكن حرمين                       |
| 440  |                              |     | حضرت خواجہ کے قیام حرمین کے      |
| ه ۳۳ | مؤلف كي تعليم                | 1.9 | اثرات                            |
|      | شيوخ طريقت                   |     | قیام حرمین کے دوران تالیف        |
|      | مؤلف کے سلاطین و امراء سے    | 1+9 | ہونے والی کتب سلسلهٔ نقشبندیہ    |
| 44   |                              |     | عربستان میں سلسلهٔ مجدوبه کی     |
| ~~   | مؤلف کے مختلف سفر            | 717 | تروتح                            |
| ~~   | مؤلف کے احباب                |     | تعلقات حضرت خواجه محممعصوم و     |
| ~~   | از دواج مؤلف                 |     | حضرت شیخ آدم بنوژی - نه ایک<br>ه |
| 20   | مؤلف كاسال وفات              | 212 | غلطتهی کاازاله                   |
| 2    | مؤلف کی اولا د               | 271 | سلسلهٔ شطاریهاورنقشبندی مشائخ    |
|      |                              |     |                                  |

| 24                  | مؤلف برغا ئبانه عنايات          | ror | يشخ نياز احمد سر مهندي      |
|---------------------|---------------------------------|-----|-----------------------------|
| ۳۸۱                 | فن تذكره نوليي اورمقامات معصومي | 241 | خانوادهٔ مؤلف (شجرهنس)      |
| 200                 | انتباع مؤلفين ماضى              | 244 | تاليفات مير صفراحم معصومي   |
| riz                 | مؤلف کے تسامحات                 | 21  | مقامات معصومیتجزیاتی مطالعه |
| 2                   | مقامات معصومی کے مآخذ           | m21 | سال تاليف                   |
| <b>m</b> 9 <b>r</b> | مقامات معصوى بحثييت مآخذ        | 24  | محقيات                      |
| 290                 | راويان مقإمات ِمعصوى            | 20  | محففات                      |
| ۱۱۳                 | اوليات ِمقامات ِمعصومی          | 20  | مقامات معصومی کے خطی نسخے   |

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْلِنِ الرَّحِيْمِ وسيلهُ سعاوت (١)

حضرت خواجہ محم معصوم سربندی کے احوال، تعلیمات اور افکار پر تا حال کوئی جامع
کتاب مرتب ہوکر شائع نہیں ہوئی ہے، حضرت خواجہ کے مخضر حالات معاصر تذکروں میں
ملتے ہیں لیکن اردو میں کوئی قابل قدر تحقیقی سرمایہ موجو ونہیں ہے۔ آپ کے احوال مبارکہ پر
سب سے پہلی جداگانہ کتاب مقامات معصومی ہی ہے جے آپ کے نواسے میر صفر احم معصومی
نے فاری میں تالیف کی تھی ، یہ نادرالوجود کتاب تا حال طبع نہیں ہوئی ہم نے مختلف خطی
سنحوں کے تقابل سے اس کا فاری متن ایڈٹ کیا ہے اور قارئین کی سہولت کے لئے اس کا
اردوتر جمہ بھی کردیا ہے۔ بظاہر یہ ایک مفرد تذکرہ ہے جو حضرت خواجہ محم معصوم قدی سرہ
کے حالات پر مشتل ہے لیکن اس میں ضمنا سلسلۂ نقشبندیہ مجدد یہ کی ایسی ہیش بہا معلومات
درج ہوگئ ہیں جوابے تقدراویوں کی بدولت اعتماد کی سندر کھتی ہیں۔

ال کتاب کی اشاعت سے سلسلۂ مجد دیہ کے بہت سے افکار پہلی مرتبہ علمی دنیا کے سامنے آ رہے ہیں اس کے انہی نا در مندرجات کی تشریحات کے طور پر ہم نے اس پر ایک منصل مقدمہ لکھا ہے جس کا مرکزی نقطۂ نظر حضرت مجد دالف ثانی کی تحریک احیاء دین اور وصال کے بعد مجد دی تحریک کی سرگرمیوں اور اس کے نتائج کو محیط ہے۔

یہ تذکرہ بہت کا ایسی معلومات کا حامل ہے جن کی توضیحات معاصر ما خذکی روشنی میں کرنالازم تھا اس لئے ہم نے اس کے فارسی متن پرایک ضخیم وعلیحدہ جلد تعلیقات کے طور پر مرتب کی ہے، گویا اب بیہ کتاب من رجہ ذیل ان چارمجلدات پرمشمل ہے: جلداول، مقدمہ، مشمل پرتج یک تجدیدوا حیاء دین۔

جلداول،مقدمه، مثل برخر یک مجدیدواحیاء دین جلددوم،اردوبرجمه مقامات معصومی به

جلدسوم مصحیح بنتن فارسی مقامات معصومی \_

<sup>(</sup>۱) تمہید کا بیعنوان مکتوبات حضرت خواجہ محم معصوم کی جلد دوم کے تاریخی نام'' وسیلۃ السعادۃ'' کی مناسبت سے رکھا گیا ہے، کام ماری سعادت مندی کاوسیلہ بن سکے۔

جلد چہارم، تعلیقات، فہارس ماخذ، وغیرہ۔

اس کار تحقیق کا آغاز ۱۹۸۱ء کے اوائل میں کیا گیا تھا، ۹۸۱ اور پہلی مرتبہ انگلتان کا سفر اختیار کیا، اس وقت تک اس کی دوآ خری جلدیں کتابت ہو پچکی تھیں اور مقدمہ کے تقریبا ایک سوصفحات کی بھی کتابت کروالی گئی تھی کہ انگلتان میں قیام کے دوران کئی اہم مآخذ کے مطالعہ کا موفع میسر آیا، جس سے مجددی تحریک کے عوامل کو بیجھنے میں خاص مدد ملی اور مقدمہ کا مردک دیا گیا، پھر ۱۹۸۹ء کو ہندوستان کے طویل علمی سفر نے تو اس مختصر مقدمہ کو از سرنو کھنے کی ضرورت کا احساس دلایا۔

اں دوران کئی دوسرے علمی و تحقیقی مشاغل اس اہم کام میں مزید تا خیر کا سبب ہے ، ڈیڑھ سال تک آئسفورڈیو نیورسی (انگلینڈ) کے علمی پروجیکٹ:

Socio - Cultural and Intellectual Atlas of the Muslims of South Asia.

کے لئے پاکستان و ہند کے علماء ومشائخ کی تصانیف، مکتوبات اور ملفوظات میں سے برصغیر کے معاشرتی حالات کی جستجو و حقیق میں بطور معاون کام کیا۔

انہیں ایام میں حکومت ایران کے علمی منصوبہ '' دانش نامہ زبان وادبیات فاری شبہ قارہ'' کیلئے ابتدائی حروف کے اڑھائی سومقالات اس بے بضاعت سے کصوائے گئے۔ حدیقة الاولیاء اور مقامات مظہری کے نظر ثانی شدہ ایڈیشن بھی مرتب ہو کر منظر عام پر آئے ، اور سلسلۂ مظہریہ کے چند اہم مآخذ معمولات مظہریہ، بثارات مظہریہ اور کمالات مظہریہ پر بھی کام کیا، شخ محمد اشرف شطاری لا ہوری (ف ۱۰۱۳ه/ ۱۹۳۳ء) کے احوال و ملفوظات پر ایک معاصر کتاب احوال مشائح کبار کا فارسی متن ایڈٹ کیا، اس طرح خواجہ ملفوظات پر ایک معاصر کتاب احوال مشائح کبار کا فارسی متن ایڈٹ کیا، اس طرح خواجہ حسام الدین احمد دہلوی کے حالات پر ایک نادر الوجود تذکرہ ذاد المعادم تب کیا۔

ایم کتاب کب کی معمی و خیامی میں متعارف ہو تھی ہوتی۔ ایم کتاب کب کی معمی و نیامیں متعارف ہو چکی ہوتی۔

بہرحال ہرکام کا ایک وقت مقرر ہے، الله تعالیٰ کی عنایت سے بیمبارک کتاب تھیل

یے خیم وجیم کتاب احباب کے تعاون کے بغیر کمل نہیں ہوسکتی تھی بخقیق کے اس میدان خارز ارمیں جن دوستوں اور محبین نے اعانت فر مائی میں اِن کا دل کی گہرائیوں سے شکر گزار ہوں ،ان احباب میں:

حضرت مخدومی تحکیم محمد موی امرتسری مرحوم (ف کا / نومبر ۱۹۹۹ء) اور مخدومی سید شرافت نوشائی (مولف شریف التواریخ) کے بیش بہا مشورے راہنمائی کا سبب ہے۔ جناب مرزاغلام قادر نے کئی اشعار کی تخ تئے میں اور بعض دقیق مقامات کو سمجھانے کے لئے شفقت فرمائی ،مولا ناعبدا کلیم شرف قادری (جامعہ نظامیہ، لاہور) نے کئی مغلق نکات کی تھیج میں مدرکی۔

ڈاکٹر رجرڈ اٹین(۱) نے جون و جولائی ۱۹۷۱ء کی چل چلاتی دھوپ میں خانقاہ مظہری، دہلی کے صحن میں مقامات معصومی کے اس خطی نسنج کی میرے لئے اپنے کیمرے پر فلم تیار کی جومولا نا ابوالحن زید فاروقی کے کتب خانہ میں ہے، بیائ فلم کا نتیجہ ہے کہ یے خطوطہ ایڈٹ ہوکر قارئین کے ہاتھوں میں ہے۔

جناب پروفیسرمحمد سعد سراجی ملقب به مرشد با با (بن حضرت محمد اساعیل جان مرحوم سجاده نشین خانقاه احمد بیسعید بیر (۲) ، موکی زئی ضلع ڈیرہ اساعیل خان) نے مقامات معصومی کا وہ خطی نسخہ جوعرصہ دراز سے خانقاہ شریفہ کے کتابخانہ کی زینت چلا آرہا ہے اس علمی کام کے

(1) Dr. Richard Maxwell Eaton, Professor of History, Arizona University, U.S.A.

مقدمہ میں جابجافاری اقتباسات ملیں گے ہم نے جدید قاعدے کے مطابق ان کالفظی ترجمہ دینے کی بجائے ہر اقتباس سے پہلے اس کامفہوم بیان کردیا ہے ،اس طرح وہ قارئین بھی جوفاری زبان نہیں جانے اقتباسات پڑھے بغیر ہی اسے بچھ سکتے ہیں۔

(۲) خانقاہ احمد بیسعید بید حضرت شاہ احمد سعید مجددی دہلوی مہاجر مدنی کے خلیفہ کامدار حضرت حاجی دوست محمد قند حاری کی قائم کردہ ہے۔ ان کے جانشین کے بعدد گیرے حضرت خواجہ محمد عثمان دامانی ، حضرت خواجہ محمد سراج الدین اور حضرت حافظ محمد ابراہیم راہنمائی فرماتے رہاور رشدہ ہدایت کا پیسلسلہ عرصہ دراز سے جاری وساری ہے۔

کے میرے حوالے کردیا، جوموصوف کی علم دوسی اور معارف پروری کا ثبوت ہے۔ انہوں نے میرے مرتبہ متن کی کتابت بڑے اہتمام سے شروع کروائی اور تیسری و چوتھی جلد کی کتابت کے میرے مرتبہ متان کی کتابت کے لیکن پھراس کی اشاعت کے لئے سرمایہ کے فقد ان کتابت کے باعث بیلمی کام آگے نہ بڑھ سکا، اس کتابت کو بعینہ رہنے دیا گیا ہے۔ پہلی اور دوسری جلد کی کمپیوٹر پر کمپوڑ تر کمپوڑ رکمپوڑ یر کمپوڑ تر کمپوڑ رکمپوڑ یر کمپوڑ یر کمپوڑ یر کمپوڑ تر کمپوڑ یر کمپوڑ یو کمپوڑ یر کمپوڑ یو کی گئی ہے۔

جناب پیرزادہ اقبال احمد فاروقی (مالک مکتبہ نبویہ، لاہور) نے ہمیشہ اس کتاب کی اشاعت میں دلچیسی کا اظہار فر مایا اور انہی کی تحریک پریہ کتاب مکتبہ ضیاءالقرآن لاہور کے اشاعتی پروگرام کا حصہ بی۔

عزیز دوست جناب محمد عالم مختار حق کے مفید مشور وں اور دقیق پروف ریڈنگ نے اس کتاب کو بہت حد تک اغلاط سے یاک کر دیا۔

حضرت صاحبزادہ محمد حفیظ البرکات شاہ مدظلہ العالی (مالک ضیاء القرآن پہلی کیشنز لاہور) نے کمال مہربانی وشفقت سے اس اہم و ناگز برعلمی ماخذ کی اشاعت کی ؤ مہ داری قبول فرمائی ،الٹلەتعالی انہیں جزائے خیردے، آمین۔

دعاجو محمدا قبال مجددی جمادی الثانی ۲۲۳ اھ/اگست ۲۰۰۱ء دارالمورخین، لا ہور پاکستان پاکستان

## سلسلةنقشبندبير

صوفیہ کرام کے سلاسل میں سے سلسلہ نقشبندیہ ایک معروف ترین سلسلہ ہے، جو حضرت خواجہ بہاء الدین محمر نقشبند بخاری (۱۵۱۵–۱۹۵۵ ماسا – ۱۳۱۸ منسوب ہے لیکن آپ اس کے بانی نہیں تھے بلکہ اسے ترقی دے کر ایک نئی جہت دینے والے تھے آپ سے قبل یہ سلسلۂ خواجگان تھا یعنی اسے حضرت خواجہ یوسف ہمدانی والے تھے آپ سے قبل یہ سلسلۂ خواجگان تھا یعنی اسے حضرت خواجہ یوسف ہمدانی (ف ۵۵۵ ماس) اور حضرت خواجہ عبدالخالق غجد وانی (ف ۵۵۵ ماس) اور حضرت خواجہ بہاءالدین محمد نقشبندنے ان حضرات کے جانشینوں سے اس کے قواعد وضوابط سیکھے اور اس کی ترویج میں نمایاں کوشش کی تو آپ کے جانشینوں سے اس کے قواعد وضوابط سیکھے اور اس کی ترویج میں نمایاں کوشش کی تو آپ کے بام نامی کے ساتھ اسے" طریقہ نقشبندیہ" کہا جانے لگا۔

حضرت خواجہ بہاء الدین محمد نقشبند کے بعد حضرت خواجہ علاء الدین عطار (ف ۸۰۲ھ/۱۳۱۹ء) اورحفرت خواجہ یعنی اسلامی (ف ۸۲۲ھ/۱۳۱۹ء) اورحفرت خواجہ یعنی اسلامی (ف ۸۲۲ھ/۱۳۱۹ء) اورحفرت خواجہ یعقوب چرخی (ف ۸۵۱ھ/۱۳۵ء) نے اس سلسلہ کی نشر واشاعت میں بھر پور حصہ لیا۔ ان حضرات کے بعد حضرت خواجہ عبیدالله احرار (۸۰۹-۸۹۵ھ/۱۳۰۹ء) کی اس طریقه مبارک کی ترویج واشاعت کے لئے سب سے نمایاں خدمات ہیں، جن کے دم قدم سے بیسلسلہ ماوراء النہر سے نکل کر ایران، عربتان اور بندوستان میں وارد ہوااس سلسلے کی قدیم ترین شخصیت جو پاکتان و ہند میں تشریف لائی وہ مندوستان میں وارد ہوااس سلسلے کی قدیم ترین شخصیت جو پاکتان و ہند میں تشریف لائی وہ مولانا شخ اساعیل لا ہوری (ف ۹۸ھ/ ۱۵۵۱ء) سے یہ بزرگ علم حدیث وفقہ کے ماہر محدث کے شامر سید جمال الدین عطاء الله محدث کے شاگر داور مندوقت سے ،امیرعبدالله ہردی معروف بدمیرقطبی (خلیفہ شخ جلال محدث کے شاگر داور مندوقت سے ،امیرعبدالله ہردی معروف بدمیرقطبی (خلیفہ شخ جلال واعظ ہردی بخاری) سے سلسلۂ نقشبند یہ میں ارادت رکھتے تھے(۱)۔

برصغير بإكستان و مندميں سلسلهٔ نقشبنديه يے متعلق وارد مونے والی دوسری اہم شخصيت

<sup>(</sup>۱) غوتی ماونڈوی: گلزارابرار - نسخه ُمانچسٹر، ورق ۱۸ ۳ ب

شخ باباعلی والی ثم تشمیری کی ہے جوسلسلۂ کبرویہ میں شخ حسین خوارزی وشخ محر شریف حسین سے ارادت رکھتے تھے موصوف ۹۹۹ھ/۱۰۹۰ء کوکشمیر تشریف لائے، آپ سے فیض یاب ہونے والوں میں حضرت خواجہ باتی باللہ قدس سرہ کااسم گرامی سرفہرست ہے جوآپ سے دو سال تک کسب فیض کرتے رہے۔ شخ بابا علی والی کشمیر میں ۱۰۰۱ھ/ ۱۵۹۲ء کو فوت ہوئے (۱)۔ آپ سلسلۂ نقشبندیہ میں بھی مجاز تھے (۲)۔

پاکستان و ہند میں سلسلۂ نقشہندیہ کا احیاء حضرت خواجہ باقی باللہ قدس سرہ
(ف ۱۱۰اھ/۱۲۰۱ء) نے کیااور آپ کے خلیفہ نامدار حضرت امام ربانی مجددالف ٹانی
شخ احمد سر ہندی نے اسے بام عروج تک پہنچایا۔ آپ کی اولا داور خلفائے کرام نے اسے
با قاعدہ ایک تحریک کی شکل دی اور اس مجددی تحریک کی بدولت یہاں احیائے دین کے لئے
معرکتہ الاراء کارنا ہے انجام دیئے گئے۔

## تروتج شريعت اورنقشبندي مشائخ

سلسلهٔ نقشبندیه میں اعتدال ،میانه روی ، پیروی سنت اور آ داب شریعت کی پاسداری کو عرفان وتصوف کی بنیاد قرار دیا گیا ہے۔ نقشبندی مشائخ جہاں بھی رہے یا گئے ان کی زندگی کا مقصد و حید ترویج شریعت ہی تھا۔

ابتداء میں تقریباً تمام صوفیہ کی تعلیمات یہی تھیں کہ شرع شریف کی پابندی کی جائے کی متاخرین میں اس اصول سے روگردانی ہونے گئی،معردف صوفی شخ ابوالقاسم ابراہیم بن محد نفر آبادی (ف819 س) نے فرمایا ہے تصوف کی بنیاد کتاب وسنتہ پر ہے خواہشات و

(۱) محمد اعظم ویده مری: تاریخ تشمیر ۱۰۹–۱۱۰

شخیاباعلی والی کاتعلق قصبه وال سے تھا جوتو ابع بدخشان کے قریہ ختلان میں واقع ہے، اس لئے آپ کی نسبت " والی"معروف پیموئی (مفتاح العارفین خطی، ورق ۳۲۶ سب جہاں آپ کا سال وصال ۱۰۰۲ ھدرج ہے)

(٢) باقى بالله ،خواجه: ملفوظات ص ٢١ (مشموله كليات باقى بالله )لا مور ، ١٩٦٧ء

ان سے بہت پہلے حضرت خواجہ احرار کی اولا دہیں ہے گئی افراد ہندوستان وارد ہو چکے تھے (احوال وسخنان خواجہ احرار کی اولا دہیں ہے گئی افراد ہندوستان وارد ہو چکے تھے (احوال وسخنان خواجہ احرار مولفہ عارف نوشاہی ۲۲ – ۷۷)،لیکن سلسلہ نقشہندیہ کی ترویج و اشاعت کے لئے ان حضرات کی کوششوں کی تفصیل نہیں ملتی ،یہ سعادت حضرت خواجہ باقی باللہ اور آپ کے خلفاء کو حاصل ہوئی۔

بدعات كوترك كرنا، اوراد مين مصروف رمنا اورتاويلات سے اجتناب كرنالام بے، لكھتے ہيں:
اصل التصوف ملازمة الكتاب و السنة و ترك الاهوا و البدع، و
تعظيم حرمات المشائخ و روية اعذار الخلق و المداومة على
الاوارد و ترك ارتكاب الرخص و التاويلات (۱)۔

حضرت خواجہ بہاء الدین نقشبند بخاری فرماتے ہیں کہ ہمارا سلسلہ نوادر میں سے ہے اور بیٹر دو الوقیٰ ہے، اس کی بنیاد ہی حضور نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کی متابعت پر ہے اور صحابہ کرام کی اقتداء ہمارانصب العین ہے، لکھتے ہیں:

طریقهٔ ماازنوا دراست ،عروة الوقلی است ، چنگ در ذیل متابعت سنت مصطفیٰ زوه ایم دافتد ابه آثار صحابهٔ کرام اونموده (۲)

حضرت خواجہ بہاءالدین ہے ہی کسی نے دریافت کیا کہ آپ کے طریقہ کی بنیاد کس پر ہے؟ تو آپ نے فرمایا'' شرع شریف' پر (۳)۔ آپ ہی کا قول ہے مسلمان رہنا، اسلام کے احکام پڑمل کرنا، تقوی اور عمل بعزیمت، رخصت ورعایت سے دور رہنا ہی نور، صفا اور رحمت الہی ہے اور ولایت کے درجات تک واصل ہونے کا وسیلہ صرف یہی اتباع شرع ہے (۴)۔

ایک اور مقام پرخواجه بهاءالدین نقشبنداس کی اس سے بہتر وضاحت یوں فرماتے ہیں:
ماہر چه یافیتم بفضل به برکت عمل کردن به آیات قرآن واحادیث نبویه وطلب
کردن نتیجه از آل عمل ورعایت تقوی وحدود شرعیه وقدم زدن درعزیمت وعمل
کردن بهسنت و جماعت واجتناب از بدعت بود (۵)۔

<sup>(</sup>۱) تشری، الرسالة القشیری الرسالة القشیری الرسالة الصوفیهٔ شخ ابوعبدالرحمٰن سلمی، عوارف المعارف شیخ سهروردی \_ کشف الحجوب میں بیالفاظ "اقامت حقیقت بے حفظ شریعت محال وحقیقت بے شریعت نفاق" قابل توجه ہیں ۔

<sup>(</sup>٢) صلاح بن مبارك بخارى: انيس الطالبين مرتبة فيق سجاني ، تهران ، ا ٢ ساش ١٩

<sup>(</sup>٣) الينا ٩٢ الينا ٩٢ (٣) محمد پارسا بخاري، خواجه: قد سيه مرتبه احمد طاهري عراقي ٨

<sup>(</sup>۵) يعقوب چرخي، خواجه: انسيه ۱۸

حضرت خواجہ عبدالخالق محجد وانی قدی سرہ اپنے وصایا میں فرماتے ہیں تمہارے لئے لازم ہے کہ اہل سنت و جماعت کا طریقہ اختیار کرواور طریقت میں تمہارا قدم صرف سنت مبارک پر ہوجس کسی صوفی نے راہ سنت کوترک کیا وہ اہل سنت و جماعت میں سے نہیں ہے (۱)۔

شاہ غلام علی دہلوی فرماتے ہیں طریقہ تھشبند بیکا حاصل دوام حضوراور دوام آگہی ہے اور اس میں اہل سنت و جماعت کے عقیدہ صحیحہ کے التزام کے ساتھ اتباع سنت لازم ہے(۲)۔

خواجہ محمد بن سلیمان بغدادی نے طریقہ تقشبندیہ اور اس کے پیروکار کی ایک جامع تعریف بیدی ہے:

ان الطريقة النقشبنديه، طريقة الصحابة الكرام باقية على اصلها لم يزيد وا ولم ينقصوا وهي عبارة عن دوام العبودية ظاهراً و باطناً، بكمال الالتزام بالسنة والعزيمة، و تمام اجتناب البدعة و الرخصة في جميع الحركات والسكنات من عادات و معاملات مع دوام الحضور مع الله تعالى على طريق الذهول والاستهلاك(٣) لين طريقة نقشبنديد دراصل طريقة صحابه كرام بى جندتوال مين كي اضافه العنا عبي اورنه بى الله مين كي واقع بوئى به كه جوظا برى و باطني طور پردائى عبادت عبارت به حس مين اتباع سنت كاكامل التزام كيا گيا به اورتمام حركات و سكنات مين بدعت و رخصت سے اجتناب كے ساتھ بى خود فراموثى كے دوران دائى حضر بھى بد

چونکہ طریقہ نقشبند بیطریقہ صحابہ کرام ہی ہے اور اس کی بنیاد ہی اتباع سنت ہے اس لئے حضرت خواجہ بہاءالدین نقشبند نے فر مایا ہے کہ میر مطریقہ (نقشبندیہ) سے جوکوئی

<sup>(</sup>۱) عبدالخالق محجد واني، خواجه: وصايا ۱۱۰ (۲) غلام على د بلوى، شاه: ايضاح الطريقه ۲۶

<sup>(</sup>٣) محمر بن سليمان بغدادي: الحديقة النديه ١٢ (طبع عكس التنبول ، تركيه)

روگردانی کرےاس کا ایمان خطرہ میں ہے: ہراز طریقۂ ماروی گرداند، خطردین دارد (۱)

اعتدال اوراتباع سنت جونقشندی سلسله کی بنیاد ہے کی وجہ سے عالم اسلام میں علاء کی کثیر تعداد نے اسے قبول کیا۔ اوراس سلسلے کے مشائخ کے حلقہ ہائے ارادت میں داخل ہوئے، یہ صرف دوروسطی کے علاء تک محدود نہیں تھا بلکہ دور آخر میں اس سلسلہ میں نام ورشخ طریقت حضرت شاہ غلام علی دہلوی (ف ۱۲۴۰ه می ۱۲۴۱ می ۱۸۲۴ء) کے خلیفہ مولا نا خالد کر دی روی (ف ۱۲۴۲ می ۱۸۲۱ء) اپنے ایک مکتوب بنام شاہ غلام علی میں لکھتے ہیں کہ اس وقت ایک سوتج اور صاحب تصانیف علاء مجھ سے اجازت وخلافت حاصل کر چکے ہیں، اور پانچ سوعلاء مجھ سے بیعت ہوئے ہیں، اور پانچ سوعلاء مجھ سے بیعت ہوئے ہیں:

"صدکس از اکابرعلاء صاحب تصانیف از یاران این فقیر قابل اجازت گردیده اندرو پانصد کس از اکابرعلاء داخل طریقه شده اند.....(۲)"

ایک اور مقام پر فرماتے ہیں کہ ایک ہزار عالم متجر داخل طریقتہ ہو کر میرے سامنے دست بستہ کھڑے ہیں:

مولانا (خالد کردی رومی) روال دیار اظهار ساخت که ..... یک بزار عالم متجر راخل طریقه شده و دست بسته پیش مولانا ایستاده اند (۳)

علماء نے سلسلہ نقشبند ہیر کی بہت تعریف و توصیف کی ہے۔ علامہ ابن حجر ہیٹی (ف ۹۷۲هے/۱۵۶۱ء) ہے منقول ہے کہ صرف سلسلۂ نقشبند ہیرہی ایبا سلسلہ ہے جو کہ کدورت اور جہلہ صوفیہ سے یاک ہے:

الطريقة العلية السالمة من كدورت جهلة الصوفية هي الطريقة النقشبنديه (٣)

<sup>(</sup>١) جامي، عبدالرحمٰن: فعات الانس ٨٥ ١

<sup>(</sup>٢) عريضة مولانا خالد كردى مشموله درالمعارف ٥٠ (٣) ايضاً ١٠٨

<sup>(</sup>٣) الحديقة الندية ١٣

نقشبندی مشائخ حالات کا بغور جائزہ لینے کے بعد اس بتیجہ پر پہنچ کہ دین دار بادشاہوں کی امدادواعانت کے بغیراسلامی مما لک میں ترویج شریعت واحیاء دین کافریضہ انجام نہیں دیا جاسکتا، حضرت خواجہ عبیدالله احرار قدس سرہ نے اس سلسلے میں پہل فرہاتے ہوئے ماوراءالنہ کے سلاطین سے ربط وضبط کا سلسلہ شروع کیا۔ حضرت خواجہ احرار کا قول ہے کہ اگر میں شیخی کروں تواس وقت کی شیخ کو مرید نہل سکے لیکن مجھے دوسرے کام کے لئے مامور کیا گیا ہے اوروہ یہ کہ بادشاہوں کے ساتھ تعلقات قائم کر کے مسلمانوں کو ظالموں کے شرسے بچاؤں اور انہیں اس سے باہر نکالوں ، معاصر ماخذر شحات میں ہے:
اگر ماشیخی می کردیم دریں روزگار تیج مرید نمی یافت لیکن مارا کار دیگر فرمودہ اند کہ مسلمانان را از شر ظلمہ نگاہ داریم ، بواسطہ ایس بیاد شاہان بایت اختلاط کردن و نفوس ایشاں را مخرگر دانیدن و بتوسط ایس عمل مقصور مسلمین برآ وردن .....(1)

نفوک ایثال رامنخرگردانیدن و بتوسط این ممل مقصود مسلمین برآ وردن .....(۱)
حضرت مجدد الف ثانی نے حالات کا خوب تجزیه فرماتے ہوئے خان اعظم کے نام
اپنے ایک مکتوب میں حضرت خواجہ احرار کا یہی قول نقل کیا ہے لیکن اپنے الفاظ میں لکھا ہے
جس سے مندرجہ بالاقول کی بہترین ترجمانی ہوجاتی ہے، فرماتے ہیں:

حضرت خواجه احرار قدس الله تعالی سره می فرمودند که اگرمن شیخی کنم بیج شیخی در عالم مرید نیابدامام اکار دیگر فرموده اندوآن ترویج شریعت و تائید ملت است لا جرم بصحبت سلاطین میرفتند و پیصرف خود ایشان را منقاد می ساختند و پیوسل ایشان ترویج شریعت فی فرمودند (۲)

- حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی نے بھی واضح الفاظ میں یہ لکھا ہے کہ اس وقت بادشاہ اسلام کی تائید وجمایت کے بغیر ترویج شریعت اور تائید ملت کا کام ممکن نہیں ہے (۳)۔ اسلام کی تائید وجمایت محد دالف ٹانی نے فرمایا کہ" دنیا میں بادشاہ کی مثال دل کی سی

<sup>(</sup>۱) كاشفي، فخرالدين حسين: رشحات ۲۹۵

<sup>(</sup>٢) مجدد الف ثاني: مكتوبات ا / ١٥١ /١٥١

<sup>(</sup>٣) كمتوبكاية حدسلاطين كساته تعلقات كيمن مين فل كياجا چكاب-

ہے کہ اگر بدن میں دل صالح ہے تو بدن بھی صالح ہوگا اور اگر دل فاسد ہے تو سار ابدن فساد کا شکار ہوگا اس لئے بادشاہ کی اصلاح دنیا کی اصلاح ہے اور اس کا فساد دنیا کے فساد کے مساوی ہے(۱)۔''

ایک مقام پر حضرت مجدد الف ٹانی فرماتے ہیں کہ اب اس کے سوا اور کوئی آرزو باقی نہیں رہی کہ حصور نبی اکرم صلی الله علیہ وسلم کی سنتوں میں سے کوئی سنت زندہ کی جائے (۲)۔
ایک مکتوب میں آپ آنخ ضرت صلی الله علیہ وسلم کی متابعت کے سات درجات کی تفصیل بتانے کے بعد فرماتے ہیں:

کامل تابعدارہ ہ خض ہے جومتابعت کے ان ساتوں درجوں ہے آراستہ ہو( س)۔
حضرت مجدد الف ٹانی نے اس نازک دور میں کہ جب ہندوستان میں مسلمانوں کی
حکومت تھی انہی کے ہاتھوں اسلام کی بیخ کئی اور خانقا ہوں میں سنت نبوی کو پس پشت ڈالا جا
رہاتھا وہ اصحاب صاف صاف کہہ رہے تھے کہ طریقت و شریعت دوالگ الگ کو ہے ہیں جو
ایک دوسرے سے جدا ہیں اور ان کے معاملات بھی جداگانہ ہیں۔ ایسے مواقع پرامام ربانی
مجدد الف ٹانی نے میدائ میں آگرا سے خانقاہ شین صوفیہ کو للکا دا۔

طریقت تابع وخادم شریعت ہے، شریعت کے کمالات صوفیہ کے احوال ومشاہدات پر مقدم ہیں، شریعت کے ایک تھم پڑمل ہزار سالہ ریاضت سے افضل ہے، عین اس موقع پر حضرت شیخ عبدالحق محدث وہلوی نے فقہ وتصوف اور شریعت وطریقت میں تطبیق کرنے کیلئے ایک معرکۃ الاراءرسالہ تالیف کیا جس کا یورانام ہے۔

تخصیل النعرف فی معرفة الفقه والتصوف (۴)۔ اس کتاب کے ذریعہ شیخ محدث نے نہایت مثبت طریقے سے اس عہد کے صوفیہ کو سے باور کروانے کی سعی فر مائی ہے کہ صرف وہ طریقت جو شریعت کے تا بع ہو، اسلام کی نظر میں قابل قبول ہے۔

<sup>(</sup>۱) مجددالف ثانی: مکتوبات ا/۱۳۳/۳۷ (۲) اینناا/۳۷ (۳) اینناا/۳۵ (۱) ایننا۱/۵۰/۵۳/۳۱ (۳) اینناا/۵۰/۵۳/۳۷ (۳) ایننا ۱۵۰/۵۳/۳۷ (۳) کخصیل النعر ف بخطمولا ناغلام مرتنان بیر بلوی کاخطی نسخه جناب خلیل الرحمٰن داوُ دی کی ملکیت ہے۔

حضرت مجدد الف ٹانی نے بھی شریعت وطریقت کے انطباق کے سلیلے میں اپنی تحریرات میں جودلائل دیئے ہیں اگر آئہیں بھا کردیا جائے تو ایک رسالہ سے کم جم نہیں ہوگا ہم صرف چندمثالوں پراکتفا کر دے ہیں۔

حضرت مجددالف ٹانی فرماتے ہیں" شریعت تمام دینی و دنیاوی سعادتوں کی ضامن ہے۔ کوئی مطلوب ایبانہیں کہ اس کی تحمیل کے لئے شریعت کے علاوہ کسی اور چیز کی ضرورت ہو، طریقت وحقیقت جوصو فیہ کا مابدالا تمیاز ہے دونوں شریعت کے خام اور اخلاص کے حاصل کرنے میں مددگار ہیں۔ اسی طرح طریقت وحقیقت حاصل کرنے کا مقصد محض شریعت کو اس کی اصل روح کے ساتھ ممل میں لانے کا ذریعہ ہے(۱) ایک اور مکتوب میں آب انسانی نفس کی اصلاح اور اس کے امراض کے لئے احکام شریعت پر ممل کرنے کو ہزار سالہ ریاضتوں اور مجاہدوں سے زیادہ مفید ہتاتے ہیں ، لکھا ہے:

احکام شرعیہ میں سے کسی تھم پڑ مل کرنا نفسانی خواہش کے ازالہ کے لئے ایک ہزار
سال کی ان ریاضتوں اور مجاہدوں سے زیادہ موثر ہے جوابی طرف سے کئے
جائیں، بلکہ وہ ریاضتیں اور مجاہد ہے جو شریعت نمبر ا کے نقاضے سے بے خبر ہوں
نفسانی خواہشات وامراض کو ہڑ ھادیے ہیں۔ برہمنوں اور جو گیوں نے ریاضت
ومجاہدہ میں کوئی کسر نہیں چھوڑی کیکن وہ ان کے لئے پچھ مفید نہ ہوئے اور سوائے
نفس کواور موٹا کرنے اور اس کوغذامہیا کرنے کے علاوہ پچھاور کام نہ آئے۔
ایک اور مکتوب میں آپ مکاشقات و منامات کو بے اصل قرار دیے ہوئے فرماتے

اکثرلوگ (صوفیہ فام) خواب وخیال میں مست اور بادام واخروٹ پراکتفاکے ہوئے ہیں ان کو کمالات شریعت کی کیا خبراور طریقت وحقیقت کی اصل کا کیا علم؟ شریعت کو وہ پوست اور حقیقت کو مغز خیال کرتے ہیں، وہ نہیں جانے کہ حقیقت کیا ہے۔ صوفیہ کی سطی باتوں پر فریب کھائے ہوئے اور ان کے احوال و

<sup>(</sup>١) مجدد الف ثاني، مكتوبات ١/٣٦

مقامات پر فریفته میں (۱)۔

دوسرے مکتوب میں ایک سنت نبوی پڑمل کرنے کی فضیلت یوں بیان فرماتے ہیں:
فضیلت تمام ترسنت سنیہ کی پیروی سے وابستہ اور تمام امتیاز واعز از شریعت پر
عمل کرنے سے مربوط ہے مثلاً دو پہر کا سونا (قیلولہ) جو اتباع سنت کی نیت
سے واقع ہو کروڑوں شب بیداریوں سے افضل ہے اور زکو ہ کا ایک پیسادا کرنا
سونے کے پہاڑ خرج کردیے سے جو اپنی طرف سے ہوافضل ہے (۲)۔
ایک مکتوب میں صوفیہ خام کے چلوں کی حقیقت اور نماز سے خفلت برتے پر افسوس کا اظہاران الفاظ میں فرمایا ہے:

صوفیہ خام ذکر وفکر کواہم خیال کر کے فرائض وسنن کی ادائیگی میں غفلت فرتے ہیں وہ ہیں، چلوں اور ریاضتوں کو اختیار کر کے جمعہ اور جماعت ترک کردیتے ہیں وہ نہیں جانتے کہ جماعت کے ساتھ ایک فرض نماز کی ادائیگی ان کے ہزاروں چلوں سے بہتر ہے۔ یہ یا در ہے کہ ذکر وفکر جو آ داب شریعت کے مراعات کے ساتھ ہوں بہت بہتر اور ضروری ہے۔۔۔۔۔ (۳)۔۔

حضرت مجدد الف ٹانی کے زمانے میں بعض صوفیہ یہ خیال کرتے تھے سائلوں سے شرعی عبادات ختم کردی گئی ہیں اوراحکام شریعت کی پابندی ان کے لئے اب لازم نہیں رہی ، آپ اس نظریہ کو باطل قرار دیتے ہوئے فرماتے ہیں:

صوفیہ خام اور ملحدین بے سرانجام اس فکر میں ہیں کہ اپنی گردنوں کوشریعت کی طوق غلامی سے آزاداوراحکام شرعیہ کوعوام کے ساتھ مخصوص بنادیں ،ان کا خیال ہے کہ خواص صرف معرفت کے مکلف ہوتے ہیں جیسا کہ امراء وسلاطین محض عدل وانصاف کے مکلف ہیں وہ کہتے ہیں کہ شریعت پر عمل کرنے کا مقصد حصول معرفت ہے جب معرفت مل گئی تو تکلیفات شریعہ ساقط ہو گئیں .....(۱۲)۔

<sup>(</sup>۱) مجددالف ثانی ، کمتوبات ا/ ۳۰ (۲) ایضاً ، ۱ / ۱۱۳ (۳) (۳) ایضاً ، ۱ / ۲۷۹ (۳) ایضاً ، ۱ / ۲۷۹ (۳)

ایک مکتوب میں آپ نے واضح الفاظ میں تحریر کیا ہے کہ حلال وحرام کے معاملات میں صوفیہ کاعمل سنرنہیں ہے ،فر ماتے ہیں :

حلال وحرام کے سلسلہ میں صوفیہ کاعمل سندنہیں ہے ..... ہر معاملہ میں تو امام ابو حضا اور ابوالحن نوری ابو حنیفہ، امام ابو یوسف اور امام محمد کا قول معتبر ہے نہ کہ ابو بکر شبلی اور ابوالحن نوری کاعمل، اس زمانے کے صوفیہ خام نے اپنے پیروں کے عمل کو بہانہ بنا کر سرودو قص کو اپنے دین وملت کے طور پر اختیار کر لیا ہے اور اس کو اطاعت وعبادت بنا لیا ہے ....(1)۔

حضرت امام ربانی مجددالف ٹانی شریعت کی تھایت اور ترویج میں معمولی سے خفلت بھی ہرداشت نہیں کر سکتے تھے اور بھی علم نے حق کی زندگی کا اصل مقصد بھی ہے، جب بھی کسی نے اہل سنت کے عقیدہ کے خلاف کوئی تحقیق پیش کی اور اس کی سند تصوف کی کسی کتاب سے لا نے تو آپ کی رگ فاروتی فوراً حرکت میں آ جاتی اور آپ کا قلم شریعت کی حمایت میں بے در لیغ چلئے لگتا، ایسا ہی کوئی موقع تھا کہ کسی نے شخ عبدالکریم بمنی کا کوئی قول نقل کر کے آپ سے اس کی وضاحت چاہی تو آپ اس کی تاب نہ لا سکے اور اس وقت آپ کے قلم سے جو جملے نکلے وہ اس عہد کی ذہبی وفکری تاریخ کی غمازی کرنے کے لئے کافی ہیں، کصح ہیں:
فقیر میں ایسی با تیں سننے کی اب نہیں بے اختیار میری رگ فاروتی حرکت میں قفیر میں ایسی با تیں وتو جیہ کا موقع نہیں دیتی الی با توں کے قائل شیخ کیر یمنی ہوں یا شیخ ا کبرشامی ہمیں کلام محموم بی علیہ وعلیہ آلہ والصلو ہ والسلام در کار ہے نہ کہوں یا شیخ اکبرشامی ہمیں کلام محموم بی علیہ وعلیہ آلہ والصلو ہ والسلام در کار ہے نہ کہوں یا جنہ کو فس سے سہمیں فتو حات مدینہ نے فتو حات مکیہ سے مستغنی کر سے کہام ہے نہ کو فس سے سہمیں فتو حات مدینہ نے فتو حات مکیہ سے مستغنی کر سے کام ہے نہ کو فس سے سہمیں فتو حات مدینہ نے فتو حات مکیہ سے مستغنی کر سے کام ہے نہ کو فس سے سہمیں فتو حات مدینہ نے فتو حات مکیہ سے مستغنی کر سے کہام ہے نہ کو فس سے سہمیں فتو حات مدینہ نے فتو حات مکیہ سے مستغنی کر سے نہ کو فیل سے نہ کو نہ کے نہ کو نہ کو نہ کو نے نہ کو نہ کو نہ کو نہ کو نہ ک

<sup>(</sup>۱) مجددالف ٹانی: مکتوبات ا/۲۷۷ اس مکتوب شریف میں فص سے مرادشیخ اکبرمی الدین ابن عربی کی فصوص الکم ہے اور فتو صات مکیہ بھی انہی کی معروف کتاب ہے۔اس عہد کے علماء وصوفیہ درس حدیث (فتو حات مدینہ) کوچھوڑ کرفتو حات مکیہ کے درس و مذریس میں محوضے .....

حضرت مجددالف ٹانی کے مکتوبات میں شریعت کی تائید وجمایت میں لکھے گئے بہت سے کلمات درج ہیں ہم نے پس منظر کے طور پر چند جملوں پراکتفا کی ہے۔ اب موضوع کی مناسبت سے آپ کے جانثینوں یعنی صاحبزادگان اور ان کے خلفاء کی تحریرات پیش کر کے میابت کرنے کی کوشش کررہے ہیں کہ جس تحریک احیائے دین کا آغاز آپ نے فر مایا تھا آپ کے جانثینوں نے اسے کس طرح جاری رکھا اور اس کے اس عہد کی معاشرت پر اس کے کیا اثرات مرتب ہوئے۔

حفرت خواجہ محمد معصوم ان حقائق سے بخوبی باخبر تھے کہ ترویج شریعت کے بغیر ہندوستان کے مسلمانوں کواسلامی معاشرے کے تصور سے آگاہ کرنا بے کار ہے،اس کارخیر کے لئے اقدام کرنے سے پہلے آپ نے جو خاکہ مرتب فر مایاوہ اس طرح سے تھا:

- ا- ملک کے سیاسی ومعاشرتی جالات کا بغور جائز ولیا۔
- ٢- بادشاہوں كى اصلاح كے لئے جامع پروگرام مرتب كيا۔
- ٣- رائخ العقيده امراء كوا پنائم خيال بنانے كے لئے سعى كى۔
- ٣- ملك ميں اصلاح احوال كے نام برجارى عوامى تحريكوں كے معتقدات كو يركھا۔
- ۵- ملک کے کونے کونے تک اپنے خلفاء کودعوت وارشاد کے لئے بھیجااوران کوان کی ذمہ
  داریوں اور فرائض ہے آگاہ کیا کہ تمہارا مقصد حیات معاشرت کو بدعات سے پاک
  کرکے تروی خشریعت کے لئے راستہ ہموار کرنا ہے۔

اب حضرت خواجہ کے مکتوبات سے ایسے شواہد پیش کئے جا رہے ہیں جن کا تعلق امور بدعت اور تر و بح شریعت ہے :

سعادت مند جوانوں اور ہوشمند طالبوں پر لازم ہے کہ ظاہر و باطن میں آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی اتباع میں کوشش کریں جو چیز اس دولت (اتباع) کے منافی ہے اس سے ظاہر و باطن کی آنکھ بند کرلیں اور یقینی طور پر جان لیں کہ اگر کوئی شخص ہزار ہا فضائل وخوارق رکھتا ہواور آنحضرت صلی الله علیہ وسلم کی

متابعت میں کا ہلی سے کام لیتا ہواس شخص کی صحبت و محبت زہر قاتل ہے اور وہ شخص جو فضائل و کرامات میں سے پچھ بھی نہ رکھتا ہواور حضور نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کے اتباع میں ثابت قدم ہواس کی صحبت و محبت نفع بخش تریاق کی مانند ہے (۱)۔

ایک مکتوب میں طریقت وشریعت کامقابلہ کرتے ہوئے حقیقت حال سے سائل کواس طرح آگاہ کیا ہے:

ایک خط میں مخالف شرع سے دورر ہنے کی تلقین کرتے ہوئے لکھا ہے:
مخالف کی صحبت سے دور رہیں اور ممنوعات شرعیہ سے پر ہیز کریں الله تعالیٰ جل
شانہ کی تد ہیر سے ڈرتے اور لرزتے رہیں .....الله کے فضل پر بھروسار تھیں اور
پنجمبر صلی الله علیہ وسلم کی سنت پر قائم رہیں ......(۵)۔

<sup>(</sup>۱) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ا/۱۰/ ۲۷ (۲) اييناً ا/۱۹۱ (۳) اييناً ا/۱۳۰/ ۲۸۳ (۲) اييناً ا/۱۳۰/ ۲۸۳ (۲) اييناً ۱۲۸/۳/۲۰ (۲۸) اييناً ۱۲۸/۳/۲۰ (۲۸)

میرک معین الدین کے سوالات کا جواب دیتے ہوئے لکھا ہے کہ لہو ولعب سے بچیں، بدعتی اور ملحد کے قریب بھی نہ جائیں کہ وہ لصوص دین ہیں:

ازلهوولعب معرض بوند .....ونجات رادراتباع سنت اجتناب از بدعت یقین کنندو بالل بدعت و ملاحده صحبت ندارند که لصوص وین اند ..... در مجلس خود راه نه د بند(۱)

ایک مکتوب میں تارک سنت کوعارف سمجھنے سے تختی کے ساتھ منع فرمایا ہے کہ ان سے جو کرامات سرز دہوتی ہیں وہ ہرگز لائق تو جہ ہیں ہیں بیلوگ یہود و نصاری، جو گیوں اور برہمنوں کی مانند ہیں:

تارک سنن مصطفوی راعلی مصدر با الصلوٰ قوالسلام زینها را عارف خیال نکند و فریفته حبتل و انقطاع وخوارق عادات اونشود و شیفته کزید و توکل و معارف توحیدی او نگردد که فرق مبطله مثل یهودونساری و جوگیه و براهمه دری امور با فرق محقه شرکت دارند (۲)

مرزامحمرصادق کولکھتے ہیں کہ اگرا تباع صاحب شریعت اور محبت شنخ کامل میسر آجائے اور باطنی احوال میں سے پچھ بھی نیل سکے تو اس کا کوئی تم نہیں ہے ،فر ماتے ہیں:

اگر در دو چیز استفامت ورسوخ است و از احوال ومواجید بیج نیست غم نیست اتباع صاحب شریعت ومحبت شیخ مقتداء.....(۳)

اپ نامور خلیفہ اور عالم مفتی محمد باقر لا ہوری کو لکھتے ہیں سنت نبویہ کو بہت مضبوطی ہے تھام لواور بدعتی کی صحبت ہے بچو، کمر ہمت کو الله تعالیٰ کی خدمت کے لئے چست کرلواور اس امرے منافی جو چیز بھی ہواس سے سوفر سنگ دور رہو، لکھا ہے:

عروة الوقلي شريعت غرارااز دست نه دبهيروسنن نبويه راعلى صاحبها الصلوة والسلام والتحية بدندان محكم گيريد واز بدعت وصحبت مبتدع محترز باشيد و كمر جمت را در

<sup>(</sup>١) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ٢/ ٩٠/ ٨٩/٢ ايضاً ٢/١١٠/١١٠

<sup>(</sup>m) الصاء/ ١١/ ١١١

خدمت مولای حقیقی جل سلطانه چست بربندید و دوام توجه و اقبال را بجناب قدس اوتعالی از جل نعم دانید و استبلاک و اضمحلال را در فضای اطلاق اعظم مقاصد شمرید برچه مانع و منافی آل دولت باشد صد فرسنگ راه ازال گریزید.....(۱)-

آپ مرزاابوالمعالی کولکھتے ہیں کہ حدیث میں آیا ہے کہ جوکوئی میری ایک مردہ سنت کو زندہ کرے گا اسے سوشہیدوں کے برابر ثواب ملے گا۔اسے بیہ بھی لکھا ہے کہ بدعتی کی صحبت سے بچواوران کواپنی مجلس میں نہ آنے دو۔۔۔۔(۲)۔

آپ نے اپنے کئی مکا تیب میں اس امر کی وضاحت فرمائی ہے کہ استقامت ہر لحاظ ہے کرامت برفوقیت رکھتی ہے (۳)۔

آپ نے عادل بیک بن کامل بیک کولکھا ہے کہ انسان کی عمر صرف وہی قابل شار ہے جومر ضیات الہٰی میں صرف ہو کی ہو باقی عمر کا حساب کرنا ہے کارمحض اور و بال ہے:
عمر ہمانت کہ در مرضیات مولای حقیقی تعالی مصروف گرددودر طلب و در داوبررود
باتی در حساب عمر نیست داخل و بال است (۲۲)۔

اتباع سنت اور ترویج شریعت کے سلسلے میں آپ کے مکا تیب میں اور بھی بہت ہے۔
اشارات موجود ہیں، طوالت کے خیال سے صرف انہی اقتباسات تک محدود رکھا گیا ہے۔
حضرت خواجہ کے صاحبر ادگان کے مکا تیب کے مجموعوں پرنظر ڈالی جائے تو ال قتم
کے بہت سے ایسے نکات ملیں گے جن کا تعلق پابندی شرع شریف سے ہے اور ترویج شریعت کے لئے ان حضرات کی کوششوں کی تجی تصویر سامنے آجائے گی۔

آپ کے فرزندان گرامی میں سے خواجہ سیف الدین کے مکتوبات میں جنہیں آپ نے اورنگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے مقرر فر ماکراس کے پاس دہلی بھیجا تھا سب سے

<sup>(</sup>۱) محرمعصوم، خواجه: مكتوبات ۳۰/۱۱/۳ س۰۶ (۲) ایضاً ۱۸۷/۱۲/۳۳ (۳) ایضاً ۱۸۷/۱۸۷ ا ۱۸۷–۱۸۷ (۳) ایضاً ۱۸۷/۱۳۵/۱۸۷ ا ۱۸۷–۱۸۷

زیادہ اشارات ملتے ہیں مقامات معصوی کے مولف نے ان کی ساری کارکردگی کا خلاصہ ان الفاظ میں دیا ہے:

ان کی تمام تر ہمت احکام شریعت کے نفاذ اور دین وملت کورونق دینے میں صرف ہوئی، الله تعالیٰ نے ان کی ای نیت صالحہ کی وجہ سے ان کے حضرت والد کے حین حیات ہی انہیں مرتبہ ارشاد پر فائز کر دیا تھا اور اس سلسلے میں ان سے ایسے کارنا ہے ہوئے کہ دین وملت کو ان سے طراوت ہوئی کہ بدعت و بدعتی کا نام و نثان محوم و کررہ گیا اور اگر کوئی ایسارہ بھی گیا تو وہ ان کے رعب سے اپنے افکار کا اظہار ہی نہ کرسکا گویا کفر کی رسوم جاتی رہیں ان کے معابد مسمار ہو گئے ۔۔۔۔(۱)۔

ای طرح آپ کے ایک اور فرزند بزرگ خواجہ محمد نقشبند ٹانی جوعرصہ دراز تک ملکی فتو حات کے دوران اور نگزیب کے ساتھ رہے تھے ان کا اصل کام ہی بادشاہ سے اسلامی احکام کا اجرا کروانا تھا، موصوف حدود ۱۹۱۹ھ/ ۱۹۹۵ء کو جب حج کے ارادہ سے روانہ ہوئے تو کابل وسندھ کے والی امیر خان نے تھم دیا کہ خواجہ نقشبند جن علاقوں سے گزریں وہاں تمام خلاف شرع امور بند کردیے جائیں (۲)۔

یہ ہے مجددی تحریک کی غرض و غایت کہ مسلمان کا مقصد حیات صرف اور صرف ترویج شریعت کے لئے کوشال رہنا ہے ،اب اس پس منظر میں اس تحریک کے اغراض و مقاصد کا مطالعہ سیجئے۔

<sup>(</sup>۱) صفراحمه: مقامات معصوی ۲۳ م

<sup>(</sup>٢) كمال الدين محمد احسان: روضة القيومية ١٠٩/١٠١/١٠

## مجددی تحریک

حفرت امام ربانی مجدد الف ثانی شیخ احمد سربندی قدس سره (۱۵۹-۱۹۳۱ه) کاز مانه حیات گی اعتبارے بیجان آگیز تھا، اس میں ذہنی ہے جینی اور معاشرتی اختیار نے بیجان آگیز تھا، اس میں ذہنی ہے جینی اور معاشرتی اختیار نجیلا نے والی الی گئی تحریکیں آٹھیں جن کے ہندوستانی معاشرت پر گہرے اثرات مرتب ہوئے ان ادوار میں بہت ی الی تحریکوں نے برصغیر پاکستان و ہند کارخ کیا جن کے فتہی اعتقادات نے انتثار پھیلا نے کی پوری پوری کوشش کی ، برخمتی سے ان ایام میں ہندوستان میں اکبر بادشاہ (۱۵۵۱–۱۹۰۵ء) اور اس کے حوار یوں کے زیراثر آزاد میں ہندوستان میں اکبر بادشاہ (۱۵۵۱–۱۹۰۵ء) اور اس کے حوار یوں کے زیراثر آزاد خیالی اور الحاد کے لئے زمین ہموار کی جارہی تھی، اکبر بادشاہ ابتداء میں دیندار اور پابند صوم و صلوٰۃ تھاوہ علاء کی بہت تعظیم وتو قیر کرتا تھا اس نے ان کو بڑے بڑے منصب دے کر باختیار بناد یا تو علاء فقر وقنا عت سے نکل کرا مراء کے زمرہ میں آگئے، انہوں نے اس کا نا جائز فاکدہ عبدہ دار علاء اہل سنت سے تعلق رکھتے تھے اس لئے قدرتی طور پر دوسر نے توں خصوصاً اٹھایا، عباء نے بھی اس قسم کا اقتد ارحاصل کرنے کی کوشش کی اور بیع ہد کرلیا کہ جب تک ان کو شدی عبدہ کرلیا کہ جب تک ان کو قدرتی طور پر دوسر نے توں سے نہیٹھیں گے۔

اکبر بادشاہ ان علماء کے کردار اور حب جاہ کی وجہ سے ان سے اتنا متنفر ہوا کہ ان سے چھٹکارا حاصل کرنے کے لئے فکر مندر ہے لگا۔ ان دنوں جوافسوسناک واقعات پیش آئے ان میں اکبر کے عہد کے ایک نہایت ہی زیرک خانوادہ یعنی ملاشخ مبارک ناگوری اور اس کے خاندان کی تذلیل وتحقیر تھی ہوایوں کہ شخ مبارک اپنے بیٹوں ابوالفضل اور فیضی کولے کر صدر الصدور شخ عبدالنبی اور مخدوم الملک ملاعبدالله سلطانپوری کی خدمت میں گیا اور شک دی کی شکایت کرتے ہوئے ان سے صرف ایک سوبیگھ زمین بطور مددمعاش مانگی تو انہوں نے یہ کہ کہ تم بدعقیدہ ہوا ہے درسے نکال دیا۔ اس وقت فیضی کی رگ حمیت پھڑک آئی اور سے اس نے کہا کہ:

اگر میں اپنی اصل ہے ہوں اور اپنے اعتقاد میں سچا ہوں تو تم سے ایسا انتقام لوں گاجس کی گونج سارے ہندوستان میں سنائی دے گی (۱)۔

واقعی وہ گونج سارے ہندوستان میں سن گئی اکبرنے علماء کا اقتدار ختم کرنے کے لئے منصوبہ تیار کرلیا، اس سارے ڈراھے کی روح روان ملامبارک نا گوری اور اس کے بیدونوں نہایت زیرک اورموقع شناس بیٹے (ابوالفضل اورقیضی) تھے، انہوں نے ۹۸۷ ھے کو ایک محضرنامہ تیار کیا (۲)،جس کی رو ہے اکبر بادشاہ کو اعدل، اعقل اور اعلم قرار دیتے ہوئے تمام علاء سے اس پر دستخط کروا کرا کبر بادشاہ کومجہزتشکیم کروالیا۔ شخ مبارک نا گوری نے اس محضرنامه کے نیچے بیلکھا کہ میں اس بات کا دل وجان سے خواہشمند تھا اور سالہا سال سے اس كامنتظرتها، بادشاه كوفتوى دينے كااختيار ل گياتو پھراجتها دكى راہيں كھل كئيں امام كى رائے متند بھی گئی ،کسی کی مخالفت باقی نہیں رہی محلیل وتحریم کا اختلاف ختم ہو گیا،شریعت کے مقابلہ میں امام کی رائے کوفوقیت حاصل ہوگئ (۳) یہ بدایونی کابیان ہے جو بالکل درست ہے جس کی تقید لیق محضر کے محرک اور دین الہی کے بانی شیعہ خانوا وہ کے رکن ابوالفضل کی تحریرات سے ہوتی ہے کہ جولوگ مشرب نصیری (۴) اور حسین بن منصور حلاج کے مسلک کے تھے انہوں نے (دین اللی) قبول کرلیا اور پرانی رسم کے لوگ (مقلدین اہل سنت) یاوہ گوئی کرنے لگے اور انہوں نے ہرطرف شورش بریا کردی (۵)۔

اب ان باہم دست وگریبان'' دین فروش''(۲) علماء کا اقتدارختم ہو گیا، کاش بیعلماء

<sup>(</sup>۱) فريد بحكرى: ذخيرة الخوانين ا / ۲۸ – ۲۹

<sup>(</sup>٢) عبدالقادر بدايوني: منتخب التواريخ ٢ /٢٥١-٢٥٢ ، نظام الدين احمد: طبقات اكبري ٣٣٣-٣٣٢

<sup>(</sup>٣) بدايوني ٢/١٠-٢٢

<sup>(</sup>۳) نصیریہ، شیعوں کا ایک اہم فرقہ ہے جس کے ماننے والے تثلیث، الوہیت، اور تنامخ پریفین رکھتے ہیں (فرہنگ فرق اسلامی ۳۲ سرسس)

<sup>(</sup>۵) ابوالفضل: اكبرنامه ۲۷۱/۳

<sup>(</sup>۲) عبادت خانہ کے مباحث میں شریک علماء کیلئے" دین فروشان" کی اصطلاح معاصر ماخذ منتخب التواریخ (۳۰۸/۲) سے ماخوذ ہے

خداتری ہوتے اپے عمل ، کردار اور تقویٰ سے جب کہ انہیں بادشاہ کی تائید وحمایت بھی حاصل تھی ہندوستان کے مسلمانوں کیلئے ایک مثالی اسلامی مملکت بنادیے ایکن ان کی حب جاہ اور دولت کی ہوں نے ہندوستان کے مسلمانوں کونہایت نازک حالات ہے دو حیار کر دیا۔اب ہرغیراسلامی نظریات رکھنے والی تحریک کو یہاں پنینے کے خوب مواقع ملے ، ان باطل فرقوں میں ہے جو ہندوستان آئے فرقہ نقطویہ کے عقائدسب سے زیادہ خطرناک تھے، ان کے نزد کی نماز ، حج اور قربانی بے عقلی کے مترادف تھی ، طہارت اور عسل کے مسائل کی بھی تفحیک کرتے تھے ان کاعقیدہ تھا کہ مذہب اسلام منسوخ ہوچکا ہے اس لئے اب نے دین کی ضرورت ہے(۱) گویا ان کا کہنا تھا کہ اسلام کی عمر صرف ایک ہزار سال تھی اب ا کلے ہزارسال کے لئے ہمارے مرتب کردہ عقائد قبول کئے جائیں ،نقطوی تحریک کے بانی دراصل ابرانی علماء تھے جب شاہ عباس صفوی کوان کے عقائد کاعلم ہوا تو اس نے اس فرقہ کے ماننے والے ہزاروں افراد کوموت کے گھاٹ اتاردیا ،ان میں سے پچھافراد جان بیا کر ہندوستان آنے میں کامیاب ہو گئے، ان میں شریف آملی برا با کمال عالم تھا، ان دنوں ہندوستان کے حالات تو پہلے ہی البی تحریکوں کیلئے ہموار ہو چکے تھے، اکبراوراس کے حاشیہ نشینوں نے اسے ہاتھوں ہاتھ لیا، اکبر بادشاہ اسے اپنے مرشدوں کی طرح مانتا تھا،خود ابوالفضل کی اس فرقے کے ساتھ ہم آ ہنگی تھی .... شریف آ ملی نے اینے فرقے کی کتابوں سے ثبوت پیش کر کے اکبر کو نیا دین بنانے کی ترغیب دی، نقطوی فرقہ کے داعیوں نے ہندوستان آکر'' الف ٹانی'' کیلئے نے دین اور نے آئین کے لئے راہ ہموار کی، جب انہیں اکبری دور کے علماء سو کی تائید وحمایت حاصل ہوگئی تو انہیں اس کے پورے مواقع ملے

<sup>(</sup>۱) نقطوی فرقہ اور اس کے عقائد کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:

نذیراحمد: اکبری دور کا فاری ادب، مقاله مشموله (رساله ) تحقیق، شعبه کردو، سنده یو نیورشی-ش ۱۲-۱۳ (شاره های ماقبل)

Nizami, K.A: Akber and Religion, pp. 58-61

صادق كيا: نقطويان يا پسيخو انياں-تهران، ۲۰ ۱۳۳ ش

اوران کے عقائدا کبر کے دین الہی میں جلوہ گر ہو گئے۔

یاں فرقہ کے افکار کا اثر تھا کہ اکبر بادشاہ نے ۲۸ سال جلوس (۹۹۰ھ/۱۵۸۱ء) کو یہ فرض کرلیا کہ حضور نبی آخر الزمان صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے ہزار سال پورے ہو چکے ہیں اور اب دین اسلام کی مدت بھی ختم ہوگئی ہے۔ علماء ومشائخ کا اقتدار بھی ختم کر دیا گیا ہے اب اس نے ارکان اسلام کو باطل قرار دے کرمہمل اور لغوا حکام جاری کرنا شروع کر دیئے (۱) محضر نامہ پر نوٹ لکھتے ہوئے شریعت اسلامی کی منسوخی پر ملامبارک نا گوری نے جس طرح خوشی کا اظہار کیا تھا ہم اس کا ذکر کر چکے ہیں۔

حضرت اخوند درویزہ جیسے حمیت دین رکھنے والے عالم وصوفی نے تذکرۃ الابرار والاشرار میں قبائلی علاقوں میں ایسے بہت سے قطبوں ،غوثوں اور نبیوں کے نام اور عقائد بنائے ہیں جوالیے خیالات کا اظہار کرتے بھرتے تھے جس سے معاشرے میں الحادو بے دین کے اثرات بڑھتے ہی چلے جارہے تھے، اکبری عہد میں تالیف ہونے والی کتب میں جیسا کہ ہم لکھ چکے ہیں کہ اکبر بادشاہ کو'' قطب الاقطاب''کے منصب پر فائز بتایا گیا ہے۔ جوانہی خودساختہ قطبوں اورغوثوں کے افکار کا پر تو معلوم ہوتا ہے۔

اب آہتہ آہتہ اسلام کے خلاف اتناموا دان مخالفین نے اکبر کیلئے جمع کر دیا کہ اے باطل قرار دینے کے لئے کسی دلیل کی ضرورت نہ رہی (۲)۔

پابندی شرع شریف کوتقلید کا نام دیا گیا،علائے حق کومقلدین کہد کرشریعت کی پابندی کی فضا کوتار کمی ہے تعبیر کیا گیا اور اس کے مقابلہ میں اکبر کی بارگاہ کو ہفت اقلم کا وطن اور دانایان ملل فحل کامرکز قرار دیا گیا۔ (۳)

<sup>(</sup>۱) بدایونی: منتخبالتواریخ ۲/۰۰۰-۱۰ ۳(اس کتاب میں اکبرے، دتمام خلاف اسلام احکام دریت ہیں جو اس نے آغاز جلوس ندکور میں جاری کرناشروٹ کئے تھے۔)

<sup>(</sup>٢) الفاء/٢٢٢

<sup>(</sup>اکبرک خلاف اسلام احکام کے اجراء کی تاریخ" احداث بدعت" سے اخذ کی گنی ایسنا ۲ سے اسلام احکام کے اجراء کی تاریخ" احداث بدعت" سے اخذ کی گنی ایسنا ۲۵۳-۲۵۳ (۳) ابوالفضل: اکبرنامه ۲۵۳-۲۵۲ /۳

نقطوی فرقہ کے مشہور شاعر تشہیری کاشی (۱) نے اکبر بادشاہ کے حضور ایک قصیدہ پڑھا جس میں اس نے کہا کہ بادشاہ تقلید پرستوں کوختم کر دے تا کہ حق اپنے مرکز پر پوری طرح استوار ہوجائے اور خالص تو حید کورواج ہو(۲)۔

پابندی شرع کے ماحول میں قرآن مجید کو جومرتبہ حاصل تھا ظاہر ہے وہ جاتا رہااب دربار میں اس مقدس کتاب سے کوئی رشتہ باقی نہ رکھا گیا۔ بلکہ ہندوؤں کی مشہور کتاب مہابھارت کا (۹۹۰-۹۹۵ھ/ ۱۵۸۲–۱۵۸۷ء) پانچ سال کی محنت شاقہ کے بعد اکبر کے حکم سے اس کا فاری ترجمہ کممل ہوا تو علامی ابوالفضل نے اس پر دو جز کا ایک خطبہ لکھا جو بقول بدایونی '' الکفریات والحقویات' (۳) پر مشتمل تھا۔ اس کا نام رزم نامہ رکھا گیا اکبر نے اسے مصور بھی کروایا پھر اس نے امراء کو حکم دیا کہ اس پر ہاتھ رکھ کر برکت حاصل کے اسے مصور بھی کروایا پھر اس نے امراء کو حکم دیا کہ اس پر ہاتھ رکھ کر برکت حاصل کریں (۴)۔

جب اکبرای وی الہی میں کامل ہوگیا تو اس کے حواریوں نے علائے حق جنہیں وہ
"تقلید پرست ، منتسبان کیش احمدی ، پیروان کیش احمدی ، گرفتارزندان تقلیداور سادہ لوحان
تقلید پرست کے القاب سے یا دکرتا ہے (۵) کی مخالفت کے خوف سے بچنے کے لئے اسے
سمجھایا کہ وہ نبوت کا دعویٰ کرنے کی بجائے" خلیفۃ الله "ہونے کا اعلان کردے چنانچہ اکبر
نے باقاعدہ اپناکلمہ وضع کیا جس کے الفاظ یہ تھے:

#### لا اله الا الله اكبر خليفة الله (٢)

<sup>(</sup>۱) تشیبی ایران کا باشند تھانقطوی ہونے کی وجہ ہے وہاں سے فرار ہوکر ہندوستان آگیا۔وہ خود کو بڑا مجہد سمجھتا تھا، وہ ابوالفضل کی وساطت ہے اکبر ہے متوسل ہوا تھا۔ (منتخب التواریخ ۲۰۴/۳۰-۲۰۱)

<sup>(</sup>٢) بدايوني: منتخب التواريخ ٣٠١/ ٢٠٠١ (٣) ايضاً (٣) ايضاً

<sup>(</sup>۵) علائے حق کے لئے ابوالفضل بیالقاب مہا بھارت کے مقدمہ اور آئین اکبری میں جا بجااس وقت استعال کرتا ہے جب وہ شریعت اسلامیہ اور علائے کرام کی تو بین کررہا ہوتا ہے۔

<sup>(</sup>١) بدايوني: منتخب التواريخ ٢ / ٢٤٣

<sup>(</sup>بدایونی کواکبرکا مخالف مورخ کهدکررونبیس کیا جاسکتا کیونکه ابوالفضل (درباری مورخ) اکبرکوخلیفته الله، " بادی علی الاطلاق ومهدی باشحقاق "ککھتا ہے (مہا بھارت ،مقدمه ۵)۔

لیکن اکبر کے چیلہ کاص ملاشیری نے ان حالات کا تجزیہ کرتے ہوئے ایک قطعہ لکھا تھا جس کے ایک شعر سے عیاں ہوتا ہے کہ بادشاہ نے نبوت کا دعوٰی کیا تھا: پادشاہ امسال دعوٰی نبوت کردہ است گرخداخوا ہم لیاں از سالی خداخوا ہم شدن (۱)

اکبرنے عوام کی آنکھ میں دھول جھو نکنے کے لئے لفظ نبی یا نبوت کا استعال نہ بھی کیا ہو منصب نبوت کی تو بین ضرور کی ، بدایونی نے صاف لکھا ہے کہ مسلمانان ہندومزاج نبوت کی قدح کرنے گئے ہیں:

مسلمانان مندومزاج قدح صریح در نبوت می کردند (۲)

ان آزاد خیال علاء کی صحبت کے جہال بہت سے منفی اثرات مرتب ہوئے وہاں اکبر ان علاء کی تقلید کی خالفت سے سے مجھا کہ اسلام کی پیروی کرنامحض تقلید پرسی ہے۔ بیاسی کا اثر تھا کہ اس عہد کے قاضی نصیرالدین ہندی نے مجتمد ہونے کا دعوی کیا اور وہ مجتمدین مطلق (ائمہ اہل سنت) پرلعن طعن کرتا تھا اس کے معاصر شخ علم اللہ جومحدث ومفسر بھی تھے نے فتوی دیا کہ جوخص قاضی نصیرالدین کوئل کرے گا اسے غازی ہونے کا ثواب ملے گا (س)۔ فتوی دیا کہ جوخص قاضی نصیرالدین کوئل کرے گا اسے غازی ہونے کا ثواب ملے گا (س)۔ علمائے حق ان حالات سے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے ، ان مجاہد علماء کی دو قسمیں تھیں: اول وہ جنہوں نے اعلانیہ اکبر کے معتقدات نے خلاف آ واز بلندگی اور وہ موت کے گھا ہے اتارد ہے گئے۔

دوم وہ علماء جو خاموشی اور سنجیدگی سے حالات کا جائزہ لے رہے تھے اور تلوار کی بجائے فکری انقلاب کے ذریعہ حالات میں تبدیلی جائے تھے۔

اکبر کے نئے ندہی رجحانات اور عقائد اسلام کے خلاف اس کے اقد امات سے سارے ملک میں شورش کے آثار نمایاں ہوئے کیکن عوام اس جابر بادشاہ کے سامنے زبان نہیں کھول سکتے تھے، اکبر کے فدہبی افکار کی مخالفت کرنے والے اکثر علاء کو ملک بدر کر دیا

<sup>(</sup>۱) بدایونی: منتخب ۳۰۹/۲ ایسنا ۱ (۲)

<sup>(</sup>٣) محمر صادق بهمرانی تشمیری: طبقات شاه جهانی (طبقه نهم بس ۵)

گیایاوہ قل کردیے گئے۔

ال سلط میں میرال صدر جہال پہانوی اور بخشی نظام الدین احمہ کے مابین ایک دلجسپ مکالمہ ہوا کہ اکبر نے بچھ علماء کو ہندوستان سے نکال کر مکہ مکرمہ بھیج دینے کا تھم دیا تو نظام الدین احمہ نے ان کی فہرست مرتب کی ایک دن صدر جہال کہنے گئے کہ اس فہرست میں کہیں میرا نام تو شامل نہیں ہے؟ بخشی نظام الدین احمہ نے جواب دیا کہ آپ کو بادشاہ کیونکر ملک سے باہر بھیجنے لگا کہ آپ کی زبان سے بھی کلم فق نکلائی نہیں جواخراج کا سبب بنتا ہے (۱)۔

ان مجاہد علماء کی کوئی مکمل فہرست تو اس عہد کی معروف کتب تاریخ میں محفوظ نہیں ہے البتہ چند علماء جن کے خلاف اکبرنے کارروائی کی ،کاذکر کیا جارہاہے۔

قطب الدین محمد خان، شہباز خان اور دوسرے امراء نے بادشاہ کو اسلام کے خلاف اقدام کرنے سے رو کنے اور سمجھانے کی کوشش کی تو اکبرنے اس پر جواب دیا کہ اگرتم لوگوں نے اپنی زبانیں بندنہ کیس تو نجاست سے آلودہ جوتے تمہارے منہ پر مارے جائیں گے(۲)۔

علماء میں سے جو نپور کے قاضی القصناۃ ملامحریز دی نے اکبر کےخلاف بغاوت اور جہاد

(١) بدايوني: منتخب التواريخ ١٣١/١١١١-١٣١

میراں صدر جہان پہانوی (ف ۱۰۲۰ھ) ایک ذی علم بزرگ تھے۔ اکبری عہد میں مدتوں لشکر میں قاضی رے، حالات کے لئے ملاحظہ ہو:

؛ بخآورخان: مراة العالم ۲/۳۵/۳ مبدالحی حنی: نزمته الخواطر ۵/۱۷۸، محمد صادق بمدانی تشمیری : طبقات شاه جهانی ۹/۷ س

عبدالقادر بدایونی نے میرال صدر جہان کی دنیاداری اور حب جاہ کا تذکرہ کرنے کے بعد لکھا ہے کہ انہوں نے شعر گوئی سے تو بہ کرلی ہے اور امید ہے کہ اس طرح وہ''لاف وگزاف' سے بھی تو بہ کرلیں گے (منتخب ۱۳۲/۳) جب جہا تگیر کا عہد حکومت آیا اور حالات میں تبدیلی ہوئی تو انہوں نے بھی ذہبی ہے راہ روی سے تو بہ کرلی ہوگی حضرت مجدد الف ٹانی کے کئی مکا تیب ان کے نام ہیں جن میں انہیں ذہبی حمیت کا حامل بتایا گیا ہے جو ان کے تائب ہونے کا ثبوت ہے ان مکا تیب کا تعلق عہد جہا تگیری سے ہے۔

(٢) بدايوني: منتخب ٢/٣٥٣-٢٨٣

كافتوى صادر كرديا:

فتؤى بوجوب خروج وبغى بربادشاه داد (١)\_

محرمعصوم کابلی، محرمعصوم فرنخو دی، میرمعزالملک، نیابت خان اور عرب بهادر ہاتھوں میں تلواریں لے کرمیدان میں نکل آئے، بادشاہ کومعلوم ہوا تو اس نے ملامحمہ یز دی اور میر معزالملک کو کسی تقریب سے جو نبور سے بلا بھیجا جب آگرہ سے چندکوس کے فاصلے پر فیروز آباد کے قریب پنچے تو حکم دیا کہ ان کوسواروں سے الگ کر کے شتی میں سوار کر کے دریائے جون کے داستے گوالیار لے جایا جائے اس کے بعد پھر حکم دیا کہ انہیں ختم کر دیا جائے :

اس تھم پران دونوں کوا یک پرانی کشتی میں بٹھا کر'' گرداب فنا'' کے سپر دکر دیا گیا۔ اس کے چند ہی دن بعد قاضی یعقوب کو بنگال سے طلب کر کے اسی طرح مروا دیا گیا، ای طرح بعض دیگران علاء (ملایان) کوبھی جن سے'' ہے اخلاصی'' کی بوآتی تھی صفح ہستی سے مٹادیا (۳)۔

لا ہور کے اکابر علماء کو بھی جلاوطن کر دیا گیا ، ان میں سے قاضی صدرالدین لا ہوری کو بہر وچ (گجرات) ، ملاعبدالشکور کو جو نپور ، ملامحم معصوم کو بہار اور شیخ منور لا ہوری کو مالوہ جلا وطن کر دیا اور اس صوبہ کی صدارت انہیں تفویض کی گئی (۴)۔

اب ان کی جگہ جن اصحاب نے لی ان کا کر داریہ تھا کہ لا ہور کے مفتی شرپنداور محتسب ایسے مکار کہ شیطان سے بھی سبقت لے گئے تھے۔

ملا مبارک نا گوری کے فرزند زیرک، دین الہی کے محرک اور تفییر سواطع الالہام کے مصنف کی اسلام دشمنی کے شواہد عبدالقادر بدایونی کی زبانی قارئین کے لئے قابل قبول نہ
(۱) ایسنا ۲۷۷/۲۱

- (۲) الیننا۲/۲۷ بنگال کے قاضی کمال الدین ما تک پوری نے اس بغاوت میں محد معصوم کا بلی کا ساتھ دیا تھا اس لئے انہیں قلعہ کوالیار میں قید کے لئے بھیجا تو رائے میں ان کا انتقال ہو گیا (اطہر مبار کپوری: دیار پورب میں علم اور علماء ۷۸)۔
  - r22/riينا (٣) ايناً r22/riينا (٣)

ہوں تواس عہد کے نامور عالم ومحدث شیخ عبدالحق دہلوی کا قول ملاحظہ ہوجس میں آپ نے لکھا ہے کہ باہمہ فضل و کمال فیضی نے اس وقت ' کفروضلالت' کی وادی میں قدم رکھ دیا ہے اور:

"حیف که به جهت وقوع و مبوط در بادیهٔ کفر و صلالت رقم انگارد و ادبار برناصیهٔ احوال خود کشیده، زبان امل دین و ملت جناب نبوت را از بردن نام وی و نام جماعت شوم وی باک است (۱)"

ان غیریقینی حالات میں مسلمانوں کی دو جماعتیں وجود میں آئی تھیں ایک وہ جماعت تھی جس کا تذکرہ مندرجہ بالا اقتباس میں حضرت شخ محدث نے فرمایا ہے یعنی '' جماعت شوم'' یہ وہ مسلمان تھے جنہیں اس عہد کی اصطلاح میں '' مسلمانان ہندومزاج'' کہا گیا تھا دوسری جماعت علائے حق کی تھی جوشریعت اسلامیہ کی ترویج اور ملک میں اسلامی حکومت حیا ہتی تھی۔

ساری کشکش ان دونوں جماعتوں کی تھی اول الذکر پارٹی کے سرگرم رکن فیضی نے صدرالصدور کی عدالت میں شم کھا کرکہا تھا کہ'' میں تم سے ایسا بدلہ لوں گا جس کی گونج سارے ہندوستان میں سی جائے گئ'، چنانچہ ایسا ہی ہوا، ابھی آپ نے پڑھا کہ اس'' جماعت شوم'' کے کردار سے ہندوستان کی مسلم معاشرت پر کتنے منفی اثرات مرتب ہوئے۔

دوسری جماعت علمائے حق کی تھی ان میں سے پہلی قتم کے علماء نے علی الاعلان بادشاہ کے خلاف بغاوت کی تو انہیں موت کی نیندسلا دیا گیا۔ راسخ العقیدہ علماء کا دوسرا طبقہ وہ تھا جو ان بدلے اور بگڑے ہوئے نہ بہی و معاشرتی حالات کا خاموثی سے جائزہ لے رہا تھا ان حالات میں اعلانیہ بادشاہ کے خلاف بغاوت کرنا موت کو دعوت دینے کے مترادف تھا ان حضرات نے دانشمندی اور راز داری کے ساتھ فکری و ذہنی انقلاب برپا کرنے کے لئے کوششوں کا آغاز کیا۔

ا کبر کے آخری سنین حکومت میں ۰۰ اھ/ ۱۹۹۹ء کو افغانستان سے حضرت خواجہ (۱) عبدالحق محدث: فہرس التوالیف (بحوالہ حیات شیخ عبدالحق از نظامی ص ۲۴۳) باتی باللہ دہلی تشریف لائے یہاں آپ نے ایک خانقاہ کی بنیاد ڈالی اور دین دارامراء،علماءو مشائخ سے رابطہ قائم کر کے حالات کا بغور جائزہ لینے کے بعد آپ نے نواب مرتضی خان فريد بخاري، حضرت مجد دالف ثاني، حضرت شيخ عبدالحق محدث د ہلوي اور بعض ديگر اصحاب کی ایک جماعت کے ساتھ اصلاح احوال کا آغاز فرمایا لیکن صرف حیار سال بعد ہی ۱۰۱۲ه اھے ۱۹۰۳ء کوآپ کا وصال ہو گیا تو تبلیغ دین کی جوشع آپ نے روثن کی تھی وہ آپ کے ان مخلصین نے جلائے رکھی ، اب ذہنی وفکری انقلاب کی کمان حضرت مجدد الف ثانی ، حضرت شيخ عبدالحق محدث دہلوی اورنو اب مرتضلی خان فرید بخاری نے سنجال لی۔ اگرا كبرى عهد كى مختلف مذہبی تحريكوں كا تجزياتی مطالعه كيا جائے توبيہ بات كھل كرسامنے آ جائے گی کہاس عہد کاسب ہے اہم مسئلہ حضور نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کا مرتبہ ومقام متعین كرنا اور اسے برقر ار ركھنا تھا، نظرية مهدويت، عقيدة امامت، نظريه الفي اور دين البي كي تحريكوں نے كئى نەكى طرح سيدالانبياء آنخضرت صلى الله عليه وسلم كے اعلیٰ وارفع مقام پر ضرب لگائی تھی حضرت مجدد الف ٹانی اور حضرت مینے عبدالحق محدث کابد برد اعظیم کارنامہ ہے کہ ان حضرات نے نبی آخرالز مان صلی الله علیہ وسلم کے اس ارفع ترین مقام کی الیبی اور اس انداز ے وضاحت کی اس سے اس سلسلہ کی تمام گمراہیوں اور ضلالتوں برضرب کاری لکی (۱)۔ حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی ان روح فرسا حالات سے پریشان ہوکر حجاز مقدس علے گئے تھے، مکہ مرمہ میں آپ کے استاد ایک بے مثل ہندوستانی عالم شیخ عبد الوہاب مقی تھے جو ہندوستان میں مذہبی ماحول کی تبدیلیوں اور یہاں کے علماء کے کردار سے بخو بی واقف تصاورانبیں احساس تھا کہ وہاں کی مسلم معاشرت کو کیسے اور کس طرح گمراہی کی اس ولدل سے نکالیں ، درس کے دوران ہی انہوں نے اپنے حوز و علمیہ میں سے حضرت شخ عبدالحق كويه كهه كرا نهاديا كه:

" د بلی واپس جاؤ کیوں کہ د بلی تمہاری جدائی میں نالاں ہے(۲) ہے"

<sup>(</sup>۱) ابوالفضل نے تقلیدکو" تاریجی "اور آزادخیالی والحادکو" تحقیق" کانام دیا ہے (اکبرنامہ ۲۵۳/۳)

<sup>(</sup>r) نظامی خلیق احمد: حیات شیخ عبد الحق س

آپ ۱۰۰۰ه ای ۱۵۹۱ء کو ہندوستان پہنچ، آپ نے ایک جامع پروگرام مرتب فرماکر درس وارشاد کا آغاز فرمادیا جس سے اس تاریکی اور بےراہ روی کے ماحول میں شریعت و سنت کی آواز بلند ہوئی، جلد ہی آپ کواس پریشانی سے نجات ملی جو تجاز مقدس جانے ہے بل آپ پر طاری تھی کیوں کہ اب آپ ان گمراہیوں کی مدافعت کی قوت اپ اندر محسوس کر رہے تھے اور اب آپ ان مام ماعین کرلی تھی اور علوم دینیہ کا جو بیش بہاس مایہ آپ حرمین الشریفین سے لائے تھے اس کو اس مذہبی انتشار کو دور کرنے کیلئے محاذ کے طور پر استعمال کیا۔

آپاس کار خیر میں ہمہ تن مصروف تھے کہ ٹھیک آٹھ سال بعد حضرت خواجہ باقی بالله قدس سرہ دبلی تشریف لا کے اور اصلاح احوال کا آغاز فر مایا تو آپاس تحریک احیاء دین کے سرگرم ترین رکن ثابت ہوئے ، آپ نہایت متانت اور شجیدگ سے حالات کا جائزہ لے رہے تھے کہ حضرت شخ عبد القادر جیلانی غوث اعظم علیہ الرحمت نے عالم رویا میں ان پر نزول فر مایا اور انہیں حکم دیا کہ حضرت خواجہ باقی بالله کی خدمت میں جاکر اخذ فیض کریں، شخ محدث کے ایک شاگر داس کے راوی ہیں کہ جب حضرت خواجہ دبلی آئے تو" مستعدان و خدا پرستان عالی فطرت" (علائے حقل ) آپ کے گر دجمع ہونا شروع ہوگئے، فر ماتے ہیں: خدا پرستان عالی فطرت محضرت قطب العارفین خواجہ محمد باقی اولی نقشبند کی قدس سرہ بدار المعارف دبلی تشریف ارز انی فرمود ومستعدان و خدا پرستان عالی فطرت کرد آں مرکز دائر ہ قطبیت جمع آئم ند حضرت مخدوم (شخ عبدالحق) را فراوان محبت و اخلاص بحضرت خواجہ بیدا شد، بعد از اشارت از حضرت غوث الثقلین شاہ می الدین جیلانی قدس سرہ اخذ طریقة نمودہ بطریقہ تھشبند یہ شخول شد و بعداز چندگاہ اجازہ ارشار طریقہ تقشبند بیا آئے نمودہ باف استان عالی فاصرت بیا فت " (ا)

حجاز مقدس سے رخصت ہوتے وقت شیخ عبدالوہاب متق نے ان سے فرمایا تھا کہتم

<sup>(</sup>۱) محمد صادق ہمدانی تشمیری: طبقات شاہ جہانی (طبقہ ۱۰، ۳)، کلمات الصادقین ۹ سا (دیگر اقتباسات کے لئے دیکھئے مقدمہ ہذا کاعنوان نقشبندی مشائخ اور سلاطین وامراء)

جہاں بھی رہو گے حضرت غوث اعظم کی روحانیت تمہارے ساتھ (۱) ہوگی، بالکل یہی معاملہ یہاں پیش آیا۔

حضرت خواجہ کے وصال (۱۰۱۲ھ) کے بعدان دونوں حضرات نے علوم دینیہ کے احیاء اور تر وی گراور مسلمانان ہندو مزاج احیاء اور تر وی گراور مسلمانان ہندو مزاج کے زیرا تر پاکتان وہند کے علاء کی تمام تر توجہ فلسفہ اور علم کلام پر مرکوز ہوگئ تھی اور قر آن، حدیث اور فقہ کے پڑھنے کو'' مطعون ومردو'' قرار دیا گیا اور نجوم، حکمت، طب، حساب، شعر، تاریخ اور افسانہ کو رواح دیا گیا (۲) اگر بھی قرآن پاک یا حدیث شریف کے مندرجات کا بیان ہوتا تو حیلہ بازیوں اور تاویلات کے انبار لگا دیئے جاتے ہیں ای لئے مندرجات کا بیان ہوتا تو حیلہ بازیوں اور تاویلات کے انبار لگا دیئے جاتے ہیں ای لئے حضرت شخ عبدالحق محدیث دہلوی نے اپنی تمام تر تو جدد پنی علوم کے احیاء پر صرف فر مادی اور لا یعنی تاویلات اور طحدان قبیروں کی حقیقت سے عوام کوآگا و فر ماتے ہوئے لکھتے ہیں: وضع کر دن تاویلات اہل زیخ و صلال وطعن ملا حدہ و زناد قہ و نیز از رعایت حقوق وضع کردن تاویلات اہل زیخ و صلال وطعن ملا حدہ و زناد قہ و نیز از رعایت حقوق کتاب الله ترک تکلم درآل تفیر سسے چنا نکہ بعضی از جاہلان بوالفضول ایں روزگار کندو آل راتفیر نا مکندوندانند کے من فرالقرآن برا ہ فقد کفر (۳)۔

کتاب الله ترک تکلم درآل تفیر دندانند کے من فرالقرآن برا ہ فقد کفر (۳)۔

اس افتباس میں '' بوالفضول'' اشارہ ہے ابوالفضل اور اس کے بھائی فیضی کی تفیر سواطع الالہام کی طرف۔

ان حالات میں آپ نے اعلان فر مایا کہ علم صرف وہ ہے جوملت اسلامیہ کی بقاءاور تقویت کا باعث بن سکے:

موجب بقاء وتقویت دین و ملت است(م) ایک مکتوب میں آپ نے بیشعر تقل فر مایا ہے: علم دین فقہ است وتفییر و حدیث مرکہ خواند غیر ایں گردد خبیث

<sup>(</sup>۱) عبدالحق محدث: زادامتقین (بحواله حیات شیخ عبدالحق ۱۲۳)

<sup>(</sup>٢) بدايوني: منتخب ٣٠٤ - ٣٠٠ (٣) عبدالحق محدث: مدارج النبوة ٩٩ ٣٣

<sup>(</sup>٣) عبدالحق شيخ: كتاب المكاتيب والرسائل ٥٣

حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے ان حالات میں جبکہ صوفیہ کام ہرطرف سے عوام وخواص اور سلاطین وامراء کے ذہن کواپی خام خیالی ہے مسموم کرر ہے تھے اور یہ باور کروار ہے تھے اور لیعت تو طریقت کی تابع ہے تعلیم طریقت اور حصول خلافت کے بعد شریعت کی علمی حیثیت ختم ہوجاتی ہے، کے خلاف بھر پور طریقہ سے اقد امات کے اس سلسلہ میں آپ نے اپنی دو کتابوں یعنی تحصیل النعر ف فی معرفۃ الفقہ والتصوف(۱) اور مرح البحرین (۲) میں یہ ثابت کیا کہ شریعت اور طریقت کا آپس میں بہت قربی تعلق ہے۔ البحرین (۲) میں یہ ثابت کیا کہ شریعت اور طریقت کا آپس میں بہت قربی تعلق ہے۔ ایک فروقی اور الجاد و زندقہ کے اس طوفان میں جہاں آپ نے قلمی جہاد کے ذریعہ ایمان فروشی اور الجاد و زندقہ کے اس طوفان میں جہاں آپ نے قلمی جہاد کے ذریعہ

ایمان فروشی اور الحاد و زندقہ کے اس طوفان میں جہاں آپ نے قلمی جہاد کے ذریعہ تفیر، حدیث، فقہ اور دیگر اسلامی علوم کے احیاء کے لئے بیڑ ااٹھایا تو اس کے منفی اثرات زائل کرنے کے لئے آپ نے تھیل الایمان جیسی جامع اور مانع کتاب لکھ کرعوام کو بتایا کہ ایمان کی اصل کیا ہے۔

جہاں آپ نے سیرت پاک پر بہترین کتابیں تالیف کر کے اثبات نبوت کے وافر ولائل مہیا کر دیے وہاں اکبرکوا نبیاء کی صفات سے متصف کرنے والے ملاحدہ وآزاد مشرب صوفیہ کی زبانیں بند کرنے کی سعی بھی فرمائی۔

حضرت شخ محدث کے مکتوبات شریف ہے بھی اس عہد کے بدلے ہوئے حالات پر
روشی پراتی ہے۔ حضرت محدث نے مسائل عصر پر اپنے مرشد بزرگ خواجہ باتی بالله قد س
مرہ سے بذر بعہ مراسلت را ہنمائی چاہی ہے، کیکن آپ نے جوسات عریضے حضرت خواجہ کی
خدمت میں لکھے ہیں نہایت احتیاط ہے تحریر کئے ہیں اور پر دے پر دے میں وہ سب پچھ کہہ
دیا ہے جو اس عہد میں ہوا اور ہور ہاتھا، ان خطوط کے بغور مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ان
کے لکھنے والا اس دور کے ذہبی انتشار پر نالاں ہے۔ اور اصلاح کے لئے بہت ہی اب قرار
(۱) تحصیل التعرف تا حال طبع نہیں ہوئی ہے اس کا ایک خطی نیخہ جناب ظیل الرحمٰن داودی (لا ہور) کے
کتا بخانہ میں ہے، ضرورت اس امری ہے کہ اس غذبی اختیار کے پس منظر میں اس کا تجزیاتی مطالعہ کر کے نتا بج
اخذ کے ہیں۔ اس کتاب کا اردوتر جمہ از محرعبد انکیم شرف قادری، المتاز بیلی کیشنز لا ہور نے ۱۳۲۰/ ۱۹۹۹ میں
شائع کر دیا ہے۔

(٢) شيخ محدث كي بيكتاب كي بارجهب چكى ہاردوتر اجم بھى موجود بيں۔

بھی ہے، ایک بار حضرت خواجہ نے رسالہ فقر محمدی کے مصنف شخ احمد بن ابراہیم واسطی حزمی اور رسالہ کے موضوع سے متعلق شخ محدث سے استفسار کیا تو انہوں نے اس کے جواب میں جو پچھلکھاوہ ہندوستان کے حالات پرایک نہایت بلیغ تبھرہ ہے۔ آپ نے اس کے خواب میں جو پچھلکھاوہ ہندوستان کے حالات پرایک نہایت بلیغ تبھرہ ہے۔ آپ نے اس کے کے زیرعنوان اکبری عہد کے تمام فتنوں کی طرف اشارہ کر دیا ہے اور اپنے اضطراب کی بوری کیفیت بیان کر دی ہے جس سے اصلاح احوال کے لئے آپ کے جذبات کی عکاس ہوتی ہے۔

جس طرح حفزت منتخ محدث كے سات عر يضے حفزت خواجه كى خدمت ميں لكھے گئے ہیں ای طرح سات گرامی نامےنو اب مرتضی خان فرید بخاری کے نام ہیں۔جس طرح دیگر علائے حق نے اکبری فتنوں کے سدباب کے لئے ان سے رجوع کیا تھا اسی طرح مینخ محدث نے بھی احیاء سنت اور ترویج شریعت کے لئے نواب کی حمیت دینی کو متحرک کیا (۱)۔ نواب فرید بخاری کےعلاوہ حضرت شیخ نے عبدالرحیم خان خانان کوبھی بدعت کے خاتمہ اوراحیاء سنت کے لئے آمادہ کیا تھاان امراء کے نام آپ کے مکا تیب سے معلوم ہوتا ہے کہ ملت اسلامیے کی پریشان حالی نے آپ کے قلب وصدر پر بہت گہرے اثرات چھوڑے تھے۔ آپاپ مخصوص انداز میں ان امراء کی غیرت دینی کوجوش دلاتے رہتے تھے۔ حضرت شیخ محدث کی تصانیف کا اگر بغورمطالعه کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ آپ نے بھی ہراس گمراہی کی نشاندہی کی ہے جس کےخلاف حضرت مجد دالف ثانی نے آواز اٹھائی تھی۔ حقیقت سے کہ بیان دونوں حضرات نے ایک ہی بات کہی ہے لیکن مختلف انداز فکر میں حضرت مجدد الف ثانی کے ہاں جوش انقلاب محکم گیری اور'' رگ فاروقی'' فی الفور متحرک ہوجاتی ہے توشیخ محدث کے ہاں اس ماحول سے سخت نفرت اور احیاء دین کاغیر معمولی جذبہ ہے۔حضرت مجدد الف ٹانی کی طرح آپ ڈیکے کی چوٹ پر بات نہیں کہتے لیکن کہتے وہی

<sup>۔</sup> اکبر کے انتقال پرشخ محدث نے نواب فرید بخاری کوایک مفصل خطالکھااوراس میں اکبر کی تمام گمراہیوں کا ذکر کیا ہے اورنواب سے کہا کہ اس کے جانشین جہا تگیر کوان ہے آگاہ کردے کہ ہیں وہ ان گمراہیوں کا اعادہ نہ کر جیٹھے۔ اس مفصل مکتوب کا بچرامتن پروفیسر نظامی نے اپنی ندکورہ کتاب(۳۸۵–۳۸۵)نقل کردیا ہے۔

ہیں جوحضرت مجددالف ثانی نے کہا ہے(۱)۔

حضرت شیخ محدث کے علاوہ اکبر کے عہد میں فہ بھی انتشار سے جوشخصیات متاثر ہوئیں اور اس میں اپنے اپنے دائر ہ امکان کے اندر وہ ان عقا کد سے جس قدر نا گواری کا اظہار کر سکتے تھے کیا۔ ان بزرگوں میں سے شیخ حسین اجمیری از اولا دحضرت خواجہ معین الدین چشتی تھے جوا کبر کے اجمیر شریف آنے پر ناراض ہوئے اور وہاں سے چلے گئے اکبر نے ان کو آبائی خانقاہ کی تولیت سے معزول کر دیا اور حرمین الشریفین جانے کا تھم دیا وہ پھر ہندوستان آئے لیکن بادشاہ کو سجدہ تعظیمی نہیں کیا تو اس نے ناراض ہوکر انہیں قید میں ڈال دیا۔ آخر رہا کئے گئے پھر بھی وہ نہ آداب بجالائے اور نہ بی سلطان کا عطیہ قبول کیا (۲)۔

ایک اورصوفی شیخ ابراہیم محدث اکبرآبادی (ف100 اھ/ ۱۹۵۱ء) کو اکبرنے عبادت خانہ میں آنے کی دعوت دی وہ غیر شرعی آ داب بجانہیں لائے اور اکبر کے سامنے اپنی تقریر میں وعظ ونصیحت فر مائی اور اکبر کے جاہ وجلال سے مطلق مرغوب نہ ہوئے (۳)۔

حاجی سلطان تھانیسری (خسر حضرت مجددالف ٹانی) اکبر کے مقربین میں سے کتھے مہابھارت کے ایک حصے کا فارسی میں ترجمہ بھی کیالیکن جلد ہی تو بہ کی تو فیق ہوئی اور ذرج گاؤ کے سلسلہ میں بادشاہ کے حکم سے معزول کئے گئے ، معافی ملی کچھ عرصہ کے بعد بادشاہ کو پھر شکایت ملی کہ بیتو شعائر اسلامی کی پابندی کرتے ہیں جس پر انہیں ۲۰۰۱ھ/ ۱۹۹۸ء کو موت کی سزاملی (۲۰)۔

ایک بزرگ شخصیت شخ عبدالقادراو چی کی تھی وہ بادشاہ کے خلاف شرع امور کی مطلق پر وانہیں کرتے تھے ایک دن بادشاہ نے افیون پیش کی تو انہوں نے کھانے سے انکار کردیا۔ جس سے بادشاہ کو غصہ آگیا ایک روز وہ عبادت خانہ میں نماز نوافل میں مصروف تھے کہ بادشاہ نے کہا کہ آپ کونفل گھر جا کر پڑ جسے جا جمیں ،اس پر انہوں نے جواب دیا کہ خانہ خدا میں ماری نکات پر دفیر خلیق احمد نظامی مرحوم (۱) حضرت شخ عبدالحق محدث دہلوی کے قکری مطالعہ کے سلسلہ میں یہاں کی نکات پر دفیر خلیق احمد نظامی مرحوم

(۱) حضرت منتج عبدالحق محدث دہلوی کے فکری مطالعہ کے سلسکہ میں یہاں تی نکات پرولیسر میں احمد نظا می مرحوم کی گرامہا کتاب حیات شیخ عبدالحق ہے مستفاد ہیں۔

(٢) عبدالحي حنى: زبهة الخواطر ١٣٨٥ (٣) ايضاً ١٥٨/ ١١١٥ (٣) ايضاً ١٥٨/ ١٥٨١

میں آپ کی حکومت نہیں ہے۔ اس پر بادشاہ نے غضبناک ہوکر کہا کہ اگر تہمیں میری سلطنت گوار انہیں تو یہاں سے چلے جاؤوہ ای وقت اپنے آبائی شہر اوچ کے لئے روانہ ہو گئے(۱)۔

ان بزرگوں کے علاوہ ایک بڑی شخصیت حضرت خواجہ حسام الدین احمد دہلوی کی تھی جو پہلے اکبر کے بڑے منصب دار تھے، ان کے والد نظام الدین معروف بہ غازی خان برخشی (ف ۱۹۹۲ھ/ ۱۹۸۳ء) وہ شخصیت ہیں جنہوں نے اکبر بادشاہ کو سجدہ کرنے کا جواز تر اشا تھا (۲) انہوں نے اپنے اس فرزندیعنی خواجہ حسام الدین احمد کی شادی ابوالفضل وفیضی کی بہن سے کی تھی، لیکن الله تعالی کے فضل سے انہیں اکبر کے چین حیات تو بہ کی تو فیق نصیب ہوگی اور وہ ترک تعلق کر کے حضرت خواجہ باتی بالله قدس سرہ سے منسلک ہو گئے اکبر نے انہیں راہ راست (بے دینی و الحاد) پر لانے کی بہت کوشش کی لیکن بے سودموصوف نے انہیں راہ راست (بے دینی و الحاد) پر لانے کی بہت کوشش کی لیکن بے سودموصوف نے مرتے دم (۱۳۳۳ھ/ ۱۹۳۳ء) تک جادہ تو کل سے باہر قدم ندر کھا اور حضرت خواجہ کے وصال ۱۰۲ سے بعد آپ نے خانقاہ شریفہ کے متولی کی ذمہ داری سنجالی حضرت خواجہ کے دونوں کمن صاحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن صاحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن ساحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن ساحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن صاحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن ساحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن ساحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن ساحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن ساحبز ادوں کی تعلیم و تربیت کی، حضرت محدد الف ثانی نے ان کے دونوں کمن ساحبر ادوں کی تعلیم و تربیت کی، حضرت محدد الف ثانی نے ان کے دونوں کی تعلیم و تربیت کی میں کی بات کی دونوں کمن کی بات کی بات کی دونوں کی تعلیم و تربیت کی تعلیم و تربیک کی تعلیم و تربیک کی تعلیم و تعلیم و تعلیم و تربیت کی تعلیم و تربیم و تعلیم و تعلیم

خواجہ حسام الدین احمد ملاحدہ کی'' جماعت شوم'' میں گھر کے بھیدی تھے وہ اس جماعت کے اجتہاد کے مکر وفریب سے بخو بی واقف تھے انہوں نے حضرت شیخ عبد الحق محدث وہلوی کی طرح نہایت متانت اور راز داری سے احیاء دین اور ترویج شریعت کے لئے اپنی کوشش کو حاری رکھا (۳)۔

ان مصلحین کرام میں سب سے نمایال شخصیت حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی شخ

<sup>(</sup>۱) ایشآه/۲۳۳ (۲) بدایونی: منتخب ۱۵۳/۳

<sup>(</sup>٣) حضرت خواجہ حسام الدین احمد دہلوی کے حالات پر حضرت خواجہ باقی باللہ کے صاحبز ادے خواجہ کلال نے زاد المعاد کے نام سے ایک جامع کتاب کھی تھی جس پر ہم نے مفصل مقدمہ میں خواجہ حسام الدین کی ان خدمات کا مرتب کیا ہے جن کا تعلق حمیت دین ، ترویج شریعت اور دعوت وارشاد سے ہے۔

احمدسرہندی قدس سرہ کی تھی ۔ آپ نے نہایت بالغ نظری اور حکیماندازے اس سارے انتشار کا جائزہ لیا جوا کبر کے زیراثر مسلمانان ہندو مزاح بھیلا چکے تھے اور مصروف کارتھے۔ آپ نے ایک ایک فتنہ پرغور فر مایا ، الحادو بے دینی اور آزاد مشربی کے منفی اثرات ہے مسلم حکومت اور معاشرت کو بچانے کے لئے جو حل تجویز کئے ان سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کا دست مبارک انتشار پذیر ملت اسلامیہ کی نبض پرتھا۔

حضرت مجددالف ٹانی کی مجدد اندمساعی کودوحسوں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے اول اکبری عہد، دوم جہانگیری دور۔

اکبری وفات (۱۰۱۴ھ/۱۰۱۵) پرآپ ۳۳ سال کے تھے دین غیرت وجمیت آپ
کی فطرت میں اس طرح شامل تھی کہ کسی بڑے سے بڑے عالم یاصوفی کا کوئی ایبا قول جو
شرع اسلامی سے متضاد ہوتا، سنتے تو آپ کی'' روگ فاروتی'' فی الفور حرکت میں آجاتی اور
اس جوش ایمانی کا اظہار کرتے جواس مبارک خاندان کے جداعلی حضرت عمر فاروق رضی الله
عنہ کا خاصہ تھا ایسی شخصیت بھلاکسی غیر مسلم یا بے دین وطحد کے افکار فاسدہ من کر کس کرب و
بینی کا شکار ہوتی ہوگی اس کا اندازہ تو صرف راسخ العقیدہ اصحاب ہی فرماسکتے ہیں۔
بینی کا شکار ہوتی ہوگی اس کا اندازہ تو صرف راسخ العقیدہ اصحاب ہی فرماسکتے ہیں۔
اب ہم آپ کی ان کوششوں کی ایک جھلک پیش کررہے ہیں جن کا تعلق عہدا کبری سے

ا کبر کے عہد میں در پیش مسائل میں سب سے بڑا مسئلہ حکومت کا فلسفیانہ اور عقلی علوم کی سر پرتی کرنا اور دینی علوم کو'' مطعون ومردو د'' قرار دے کرمسلمانوں کے عقائد میں اختثار پیدا کرنا تھا۔

حضرت مجدد الف ٹانی نے اس عہد میں مسلم معاشرے کو ذہنی انتشارہے بچانے کے لئے کئی اقد امات کئے جن میں سے چندمثالیں ملاحظہ ہوں: .

آپ نے دین علوم کے احیاء کے لئے بہت کوشش صرف کی سر ہند کا مدرسہ اپنے درس و تدریس کے لئے ہندوستان بھر میں معروف ہو گیا۔ آپ نے مراسلت کے لئے امراء کو دین مدارس کی طرف توجہ کرنے کے لئے کہا،آپ نے ہندوستان کے فلسفیوں اور حکماء کواس عقل اور عقلاء کواس عقل اور عقلیت کے تابع ہونے کا مشورہ دیا جوانو ارنبوت سے مقتبس ہو(۱)۔ فلاسفہ کیونان کے ذریعہ الله تعالیٰ کی ہستی کو سمجھنا ہے تقلی ہے، کیوں کہ وہ خود گمرا ہی کے بیابان میں بھٹک رہے ہیں۔ (۲)

ایک مکتوب میں فرماتے ہیں:

اس جماعت کو حکماء جان کر انبیاء علیهم الصلوٰۃ والتسلیمات کا ہم پلہ اور مقابل جانے ہیں بلکہ ممکن ہے کہ ان کے جھوٹے علوم کو سیچے علوم سمجھ کر نبیوں کی شریعتوں پرمقدم رکھتے ہوں ،اللہ ہم کوان عقائد بدسے بچائے (۳)۔
غض ہوں ، اللہ ہم کوان عقائد بدسے بچائے (۳)۔

غرض آپ نے اپنے مکا تیب میں جا بجا یونانی حکماء اشراقیوں اور دوسرے فلاسفروں پرجرح کرتے ہوئے ان کے دلائل کو بے وزن قرار دیا ہے۔

اب جبکہ انبیاء کی تعلیمات کو حکماء کے افکار پر فوقیت دے دی گئی تھی اس معاشرے میں نبی کا مقام اور نبوت کو تنقید کا نشانہ بنایا جانالا زمی امرتھا۔

ا کبری عہد کے مسائل میں ہے اہم ترین مسئلہ معاشرے میں نبی کا مقام متعین کرنا اور اس کی اعلیٰ وار فع حیثیت کو برقر ارر کھنے کے لئے جدوجہد کرنا تھا۔

اس ماحول میں آپ نے واضح الفاظ میں اس حقیقت کا اعلان کیا کہ:

"بعثت کے بغیر صفائی اور تزکیہ کی حقیقت نصیب نہیں ہوتی .....عقل ججت ہے لیکن ججت ہوئی کی ختی ہوتی ۔۔۔ جات بالغہ لیکن ججت ہونے میں نامکمل اور تا ثیر و تکمیل کے در ہے کوئیں پہنچتی۔ ججت بالغہ صرف انبیاء کرام کی بعثت ہے .....(۴)

ان حالات میں جبکہ نبوت کی''قدح'' کی جارہی تھی (۵) آپ نے نبوت کے اثبات میں ایک معرکہ آراء رسالہ اثبات النبوۃ کے نام سے عربی میں تالیف کیا جس کے ذریعہ یہ ثابت کیا کہ صرف بعثت ہی سے انسانی معاشر ہے کی ذہنیت کواعتدال پررکھا جاسکتا ہے۔

<sup>(</sup>۱) مجددالف ثاني: مكتوبات ۲۳/۳ (۲) ايضاً (۳) ايضاً

<sup>(</sup>٣) الصّاً /٢٦٦ (٥) بدايوني: منتخب التواريخ ٢٩٩/٢

ایک اورخطرناک صورت اس وقت یہ پیش آئی کہ فرقہ امامیہ کواس زمانے میں تفوق عاصل ہوگیا جیسا کہ ہم دین الہی کے سلسلے میں گزشتہ ابواب وفصول میں ابوالفضل کا یہ قول نقل کر چکے ہیں کہ دین الہی کو'نصیریہ کے مشرب والوں' نے تسلیم کیا تھا گویا اکبر کے اکثر مریدین اس فرقہ نصیریہ شیعہ کے ہیروکار تھے، انہوں نے اپنے ندہب کے مطابق امام کی ایسی صفات تراش لیس جو نبی کا ہمسر ومساوی بنانے کے لئے کافی تھیں۔ انہوں نے ہی اکبر کوامام اعدل کا درجہ دلوا کر نبی کے برابر لا کھڑ اکیا تھا۔ ایسی صورت حال سے نبٹنے کے لئے اور کوامام اعدل کا درجہ دلوا کر نبی کے برابر لا کھڑ اکیا تھا۔ ایسی صورت حال سے نبٹنے کے لئے آپ نبیاء کے فضائل ومنا قب بکٹرت تحریر کئے اور کوام کو سمجھایا کہ منصب نبوت کیا ہے، تبی کا کتنا ارفع واعلی مقام ہے، رسالہ ردروافض آپ کی اسی عہد کی بہترین یا دگار ہے۔

ہمارے نزدیک آپ کے اصلاحی کارناموں میں سے آپ کا بیسب سے بڑا کارنامہ ہمارے نزدیک آپ کے اصلاحی کارناموں میں سے آپ کا بیسب سے بڑا کارنامہ ہے کہ آپ نے اس پرفتن دور میں نبوت محمدی اور اس کی ابدیت پرامت میں اعتقاد بحال کرنے کی ایسی کوشش کی جس کے مثبت اثرات مرتب ہونا شروع ہوگئے۔

اکبرنے ہندومت کے احیاء اور اس کے ساتھ فدہبی ہم آ ہنگی کے لئے جس غلوہے کام
لیا تھا حضرت مجد والف ٹانی نے اس کے مقابل جس لب ولہجہ اور اندازییان میں ان سے
نفرت کا اظہار کیا اور اس کے ذمہ دار بادشاہ وامراء کوان کے ساتھ جس تم کاسلوک کرنے کی
ہدایت فرمائی یہ اس عہد کا تقاضا تھا کہ کفر کے خلاف اس جرائت ایمانی کے ساتھ تلمی وعملی
جہا دکیا جاتا۔

اسلط میں آپ نے اس عہد کی سب سے موثر شخصیت نواب مرتضیٰ خان فرید بخار کی کو بہت پر زور خطوط لکھ کراس کے مضمرات ہے آگاہ فر مایا، ایک مکتوب میں لکھتے ہیں کہ جس نے کفار کوعزت دی اس نے اسلام کو ذکیل کیا، نہ انہیں اپنی مجالس میں جگہ دی جائے ال کے ساتھ اٹھنا بیٹھنا بھی درست نہیں ہندوؤں کو کتوں کی طرح دور رکھنا چاہئے، اس مکتوب میں فر ماتے ہیں ان کے ساتھ دوئی کا کم از کم نقصان ہے ہے کہ احکام شرق کے اجراء کی قدرت اور کفر کے نشانات مٹانے کی قوت مغلوب اور کمزور ہوجاتی ہے سال کفر سے قدرت اور کفر کے نشانات مٹانے کی قوت مغلوب اور کمزور ہوجاتی ہے سال کفر سے جریہ کا موقوف ہونا ان علاقوں کے سلطین و حکمرانوں کے ساتھ دوئی کی شومی کے باعث

ے...(۱)

ایک اور کمتوب می تحریر فرمایا ہے کہ اگر ہندوؤں کی طرف رجوع کرنا پڑی جائے تو قضائے حاجت انسانی کی طرح ناپندیدگی اور مجوری کی صورت میں ان سے ملا حائے (۲)۔

اکبری عبد کا ایک اورفتہ 'صلح کل' کا تھا اکبر نے بظاہراس کی وجہ یہ بتائی کہ اس میں سائی مصالح ہیں اور تدن کے فروغ کے لئے یہ پالیسی اختیار کی جاری ہے لیکن در پردووہ ہندوسلم کی ذہبی تفریق کر کے تمرنی فرق کومٹانا چاہتا تھا۔ حضرت مجد دالف ٹائی وہ پہلی شخصیت ہیں جنہوں نے اس کا نوٹس لیا اور اس فدموم کارروائی کے خلاف آپ نے ذمہ دار افراد کے نام ہندوؤں کے خلاف ایسے خطوط لکھے جن سے یہ ٹابت ہوگیا کہ اسلام معاشرتی افراد کے نام ہندوؤں کے خلاف ایسے خطوط لکھے جن سے یہ ٹابت ہوگیا کہ اسلام معاشرتی اورد نی اختبار سے ایک ایسا فدہب ہے جس کے کچرکوکی دوسرے فدہب سے ملاناممکن نہیں اورد نی اختبار سے ایک ایسا فدہب ہے جس کے کچرکوکی دوسرے فدہب سے ملاناممکن نہیں اورد نی اختبار سے ایک ایسا فدہب ہے۔

اکبر کے عبد میں جب مسلمانوں کا ساجی نظام بڑی تیزی سے انحطاط کا شکار ہونا شروع ہوا تو حیلہ باز علاء نے '' اجتہاد'' کا لبادہ اوڑ ھولیا جیسا کہ ہم لکھ بچے ہیں تعلید کی مخالفت اس طریقے سے گئی کہ شریعت کی عملی افادیت کا تصور محوجو گیا، ان حالات میں حضرت مجد دالف ٹانی نے ہندوستان کی ملت اسلامیہ کے لئے ایک اصول و کلیہ مرتب کیا مصلمانوں کو اگر کہیں عافیت ل عتی ہے تو وہ ہے'' تھلید'' آپ نے اپنے مکا تیب میں اس موضوع پر برزورد لاکل دیے، ایک کمتوب میں نواب مرتضی فرید بخاری کو لکھتے ہیں :

عقائد کوائمہ الل سنت کی آراہ کے مطابق درست کرلواس معاملہ میں اگر عقائد ان حضرات کے مطابق نہ ہوں تو قابل اعتبار نہیں ہیں، ہر بدعتی اور کمراہ (غیر مقلد) اپنے خیالات کی بنیاد براہ راست قرآن وحدیث پر رکھتا ہے اور وہیں سے اخذ کرتا ہے ان کے

<sup>175/1=156 (1)</sup> 

<sup>(</sup>r) اينا / د۱۱ (بم ال مقدم على ال حم كربت عنا علف مقامات برميان كريك ين)

<sup>(</sup>m) كمتوبات ا ١٦٠ وباعد

اخذ کردہ نتائج پر ہرگز اعتبار نہیں کرنا جاہئے۔حضرت مجددالف ٹانی کے بےساختہ و برجستہ جملے اس قابل ہیں کہ یہاں نقل کئے جائیں ،فر ماتے ہیں :

" بختین ضروریات برارباب تکلیف تصحیح عقا کداست بروفق آراءعلاء اللسنت و جماعت ..... که نجات اخروی وابسته با تباع آراء صواب نمائی ای بزرگواران است ..... و از علومیکه از کتاب وسنت مستفادند بهال معتبر اند که ای بزرگواران از کتاب وسنت اخذ کرده و فهمیده زیرا که برمبتدع و ضال عقا کدفاسدهٔ خودرا برغم فاسدهٔ خود داز کتاب و سنت اخذی کند، پس برمعنی از معانی مفهومه از ینها معتبر فاسدهٔ خود از کتاب و سنت اخذی کند، پس برمعنی از معانی مفهومه از ینها معتبر فاسدهٔ خود از کتاب و سنت اخذی کند، پس برمعنی از معانی مفهومه از ینها معتبر فاشدهٔ (۱)

اکبری عہد کے فتنوں میں سب سے بڑا فتنه علمائے سوکا تھا، وہ اکبر بادشاہ جوابتداء میں ایک سچامسلمان تھا، مسجد جاکر خود جھاڑو دیتا، اذان کہتا اور علماء کے جوتے سید ھے کرتا تھا جب علمائے سوکی صحبت بدمیسر آئی تو وہ نہ صرف علمائے حق سے متنفر ہوا بلکہ اسلام کوہی اختلافات و خرافات کا مجموعہ سمجھنے لگا، اس کے دربار میں ایک بھی'' عالم آخرت' نہیں تھا۔ بعض صالح علماء اس وقت ضرور موجود تھے لیکن اس لادین کی فضاء میں انہوں نے گوشہ شینی اختیار کرلی تھی۔

ان حالات میں حضرت مجد دالف ٹانی نہ تو گوشہ نین ہوئے اور نہ ہی حالات سے چشم پوشی کی بلکہ جذبہ کا روقی کے ساتھ ایسے جہاد کا آغاز کیا جو بغیر تل وغارت کے روحانی و مذہبی انقلاب کا پیشہ خیمہ ٹابت ہوا۔

آپوہ پہلی عظیم ہستی ہیں جنہوں نے ہندوستان میں مذہبی بےراہ روی ، لا دینیت اور الحاد وزندقہ اور فکری انتشار کی تمام تر ذمہ داری علماء سوپر ڈالی اور ان کے مکر وفریب کا پردہ حاک کیا۔

اس عہد کے مجاہد مورخ عبدالقادر بدایونی نے بھی ان علمائے دنیا اور دولت کے پجاری عالموں کے لئے '' علمائے سوبے دین'' کی اصطلاح استعال کی ہے (۲) اور ان کی ایک عالموں کے لئے '' علمائے سوبے دین'' کی اصطلاح استعال کی ہے (۲) اور ان کی ایک (۱) ایننا / ۱۹۲/ ۱۹۷۸ (۱) بدایونی: متخب التواریخ ۲۹۹/۲

ایک گرائی گنوا کے رکھ دی ہے کہ کس طرح ان بنی اسرائیل کے علماء کی فطرت رکھنے والے علماء نے اس بادشاہ کو جو عامی محض اور علم سے بے بہرہ تھا راہ راست سے ہٹا کر اسلام کا مخالف بنایا،معاصر مورخ کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

پادشای را که جو هری نفیس و طالب حق بوداماعا می محض و مستانف و مستانس بکفره و ارزال در شک انداخته حیرت برحیرت افزود و مقصود از میان رفت و سد سدید شرع مبین دین متین شکست و بعداز پنج شش سال خوداثری از اسلام نماند و قضیه منعکس شد (۱)

جب ان 'علائے سوب دین' کو بادشاہ کی حمایت حاصل ہوگئ تو انہوں نے نہ صرف علائے حق سے بدلے لئے بلکہ اس اسلام کوجڑوں سے اکھاڑنے کے دریے ہوئے جس کی تبلیغ میں علائے کا اسلام نے صدیوں تک اپنی تمام صلاحیتیں صرف کرڈ الی تھیں، اور اس کی سربلندی اور بقاء کے لئے اپنی ساری زندگی وقف کردی تھی۔

دولت اورمرتبہ کی ہوں نے ان علاء کے ضمیر کی آواز کواس قدرمردہ کر دیا تھا کہ وہ بادشاہ کی خوشنودی حاصل کرنے کیلئے ہرشم کے غیرشرعی فتوے دیئے کیلئے تیار ہوجاتے تھے اکبرکو تجدہ کرنے کا جواز قاضی نظام بدخش نے پیش کیا تو ملا عالم کا بلی کواس پر بردی حسرت ہوئی کہ یہ فضیلت انہیں حاصل کیوں نہ ہوئی ،معاصر مورخ کے الفاظ ہیں:

(قاضی نظام بدخشی) اول کس که اختراع سجدهٔ پیش پادشاه گردد در فتح پور (سیکری) او بود و ملا عالم کابلی بخسرت می گفت در بیغ که مخترع این امرمن نه شدم (۲)۔

ای شم کے علماء نے داڑھی منڈوانے کی حدیث تراثی اور فریضہ کج کے ساقط ہونے کا فتو کی صادر کیا، غرض علماء سوکی اس قتم کی سرگرمیوں نے اسلام کی روح کوسنح کر دیا اور شریعت سے لاتعلقی عام ہوگئی۔

حضرت مجدد الف ٹانی ایک مکتوب میں فرماتے ہیں کہ اس زمانے کے اکثر علماء (۱) ایننا ۲۵۵/۲ (۲) ایننا۳/۱۵۳ بدعت كورواج دينے والے اورسنت كومٹانے والے ہيں (١)\_

ایک مکتوب میں میرال صدر جہان کوتر رفر مایا ہے:

کیا آپ کومعلوم ہے کہ زمانہ سابق (عہد اکبر) میں پیدا ہونے والے فساد علمائے سوکی شومی کا بتیجہ تھا؟

معلوم شریف است که در قرن سابق ہر فسادی که پیدا شداز شومی علماء سوبظہور آمد (۲) معاصر مورخ بدایونی نے ان علماء کو:

"علای بنفس حیله گر (۳)" کہا ہے۔

انہی کی بدنسی اور حیلہ گری ہے بادشاہ ، امراء اور عوام میں شریعت کی عملی صورت بے معنی ہوکررہ گئی اور بے راہ روی ، آزاد مشر بی اور لا دینیت نے راہ پالی۔

اکبرکے بعداس کا بیٹا نورالدین محمد جہانگیر ۱۹۰۱ھ/ ۱۹۰۵ کو تخت نشین ہوا،اس کی جانشینی میں اس عہد کے ایک مجاہد امیر نواب مرتضی خان فرید بخاری کا کلیدی کردارتھا، حضرت مجدد الف ٹانی کے ساتھ اس کے پہلے ہی مراسم تھے، جیسا کہ ہم اسی مقدمہ میں وضاحت کر چکے ہیں کہ علمائے حق اور دین دارامراءاس امر کے منتظر تھے کہ کوئی ایسا فردا کبر کا جانشین سے جو ہندوستان کی ملت اسلامیہ کواس الحادوزندقہ کی فضا سے نکال سکے جوا کبر کے زیراثر علمائے سونے پیدا کردی تھی۔

اکبراوراس کے حواریوں کی جماعت شوم جس کا ہم نے بار بار ذکر کیا ہے کے مقابل حضرت مجدد الف ٹانی نے دین دار امراء اور علائے حق کا ایک گروہ تیار کیا تھا جے آپ " جرگہ ممران دولت اسلام" کا نام دیتے ہیں یہ ایسے خلص اور خدا ترس اصحاب کی جماعت تقی جس نے اس ندہجی اختشار کا اس متانت اور نیک نفسی کے ساتھ سامنا کیا کہ نہ صرف اس جماعت شوم کی معاشرتی حیثیت کمزور پڑتے پڑتے ختم ہوگئ بلکہ اس نے ایک ایے روحانی و فکری انقلاب کی طرح ڈالی کہ دین الہی میں اکبر کے خلیفہ اعظم ابوالفضل کا قاتل نورالدین جہانگیر بغیر کسی جنگ تحق شینی کے اکبر کا جانشین بن گیا، اگر چہاورنگزیب کی طرح فرالدین جہانگیر بغیر کسی جنگ تحق شینی کے اکبر کا جانشین بن گیا، اگر چہاورنگزیب کی طرح

جہانگیرکوئی دین دارشنرادہ نہیں تھالیکن اکبر کے مقابلہ میں بہتر اور تعلیم یافتہ تھاوہ خودسوچ سکتا تھااورا پنے باپ کی طرح مسلمانان ہندومزاج کے نرغے میں گرفتارنہیں تھا۔ سکتا تھا اور اپنے باپ کی طرح مسلمانان ہندومزاج کے نرغے میں گرفتارنہیں تھا۔

جہائیرنواب مرتضی خان فرید بخاری کے اثر ورسوخ سے اکبر کا جائشین بنا تھا اس لئے ابسب سے زیادہ مور شخصیت ای کی تھی جونہی آپ نے سنا کہ جہائیر تخت نشین ہوگیا ہے تو آپ نے نواب فرید بخاری کومبارک بادد سے ہوئے خطاکھا کہ آئ ''بادشاہ اسلام' کے تخت پرجلوہ افر وز ہونے کی خوشجری خاص وعام تک پہنچ گئی ہے اس سے اشاعت اسلام کے رائے کی رکاوٹیس دور ہوجا ئیس گی۔ اب مسلمان اپنے او پر لازم کرلیس کہ اس بادشاہ کی رہنمائی رائے کی رکاوٹیس دور ہوجا ئیس گی۔ اب مسلمان اپنے او پر لازم کرلیس کہ اس بادشاہ کی رہنمائی مرد معاون بن جا ئیس اور ترویخ شریعت اور تقویت اسلام کے سلسلے میں بادشاہ کی رہنمائی کریں، سب سے اولین مدد ہے کہ مسائل شرعیہ کی وضاحت کی جائے اور کتاب وسنت کریں، سب سے اولین مدد ہے کہ مسائل شرعیہ کی وضاحت کی جائے اور کتاب وسنت اور اجماع کے عقا کہ کلامی کا اظہار کیا جائے ، اس مکتوب میں فور آاس طرف تو جد دلائی ہے کہ کہیں ایسانہ ہو کہ زمانہ اکبر کی طرح کوئی بدعتی اور گمراہ بادشاہ کے مزاح میں رسوخ حاصل کرنے میں پہل کرے اور اس کا رخیر کو خرابی وفساد میں نہ ڈال دے، بادشاہ کی اس معاملہ کرنے میں بہل کرے اور اس کار خیر کو خرابی وفساد میں نہ ڈال دے، بادشاہ کی اس معاملہ میں مدد کے لئے صرف علائے تی سامنے آئیں جن کار بھان آخرت کی طرف ہواور دنیا دار میں مدر کے لئے صرف علائے تی سامنے آئیں جن کار دور روں کو بھی اپنی لیسٹ میں لے لیتا میں مدر کے ای صوحت زہر قاتل ہے، ان کی بدی کا فساد دوسروں کو بھی اپنی لیسٹ میں لے لیتا

اب جبکہ''بادشاہ اسلام'' (جہانگیر) تخت نشین ہو گیا تو آپ نے پہلے تو اپنی ذمہ داریوں کا حساس فرمایا پھرزمانہ اکبری میں فکری و مذہبی انتشار کے ایک ایک سبب پرغورو خوص کے بعدا یک لائحمل مرتب فرمالیا۔

سب سے پہلے آپ نے ال '' جرگہ ممدان دولت اسلام'' کواز سرنو ترتیب دیا اور اس میں دیندار امراء اور علائے حق کوشامل کر کے ان امراء کے ذریعہ سب سے پہلا کام بیکیا کہ بادشاہ کی تائید وحمایت حاصل کی اور بید کلیہ پیش کیا کہ اس کے بغیر آج کے دور میں تروج شریعت کا کام ممکن نہیں ہے، اس امر کی مزید اہمیت بتاتے ہوئے آپ نے خواجہ فرید بخاری

<sup>(</sup>۱) کمتوبات ا / ۲ س

کولکھا کہ دنیا میں بادشاہ اس طرح ہے جس طرح جسم میں دل ہے، اگردل تھیک ہے توبدن بھی درست ہے اور اگردل تھیک ہے تو بدان بھی درست ہے اور اگر دل خراب ہے تو سارا بدن خرابی کا شکار ہوگا، بادشاہ کی درسی جہاں (دنیا، حکومت) کی درسی ہے اور بادشاہ کا خراب ہونا ملک کوخرابی کا شکار کرنا ہے(۱)۔

ان حالات میں جبکہ آپ نے اصلاح وفلاح کا بیڑا اٹھالیا تو اپی ذمہ داری بھی واضح فرما دی کہ میں اس معاملہ میں اپنے روحانی جداعلی حضرت خواجہ عبیدالله احرار قدس سرہ کا مقلد ہوں اس سلسلے میں آپ خواجہ احرار کا بیقول نقل کرتے ہیں کہ وہ فرماتے تھے کہ'' اگر میں پیری ومریدی کروں تو دنیا میں کسی شیخ کومرید نہ ملے ، مگر میرے ذمہ ایک دوسرا کام ہے اور وہ ہے شریعت کی تروی کا ور ملت اسلامیہ کی تائید وتقویت (۲)۔''

چنانچہ آپ نے تاحیات ای پر عمل کیا اور ترویج شریعت کے لئے فوری اقد ام فر مایا، اور اصلاحی پروگرام کا خاکہ اس طرح مرتب کیا:

- ا- سلاطین وامراء کوخطوط لکھ کرانہیں زمانہ کاضی (عہدا کبری) میں مسلمانوں اور اسلام کے ساتھ جونارواسلوک کیا گیاتھااس ہے آگاہ کیا۔
- ۲- ترویج شریعت کے لئے بادشاہ کی تائید وحمایت حاصل کی اور بتایا کہ اس دور میں اس کے بغیر میکام دشوار ہے۔
- س- بادشاہ ہے قرابت قریبہ رکھنے والے ارکان سلطنت کو پہلے تو اسلام کی حقیقی روح ہے روشناس کروایا پھر انہیں اس قربت سے فائدہ اٹھانے پر زور دیا کہ بادشاہ کو ایسے مسائل دیدیہ ہے آگاہ کیا جائے جس پرعقائد اسلامیہ کی بنیاد ہے۔
- \*\* سب ہے اہم قدم بیا تھایا کہ اس امر میں نہایت درجہ بے چینی کا اظہار کیا کہ جتنی جلدی ممکن ہودنین دار طبقے کو بادشاہ اسلام کا قرب حاصل ہوجائے کہ کہیں ایسانہ ہوکہ علائے سواور مسلم انان ہندومزاج بادشاہ کے مزاج میں رسوخ حاصل کرنے میں پہل کریں اور ملت اسلامیہ کو پھر سے ان حالات سے گزرنا پڑے جس کا اکبری عہد میں

<sup>(</sup>۱) ایناً / ۷ م (فاری اقتباس ای مقدمه می متعلقه مقامات پرفل مو میکی بیس)

<sup>(</sup>٢) ايسنا / ١٥/ (فارى عبارتمى ديمرمقامات پنقل كى جاچى يى)

ان كوسامنا كرناير اتفا\_

اس خاکے میں ہے بعض نکات کی تشریح کی جارہی ہے:

بادشاہ کی اصلاح کے سلسلے میں آپ نے اس کے سب سے زیادہ مقرب اور رکن سلطنت نواب مرتضی خان فرید بخاری کو وسلہ بنایا اور اسے بتایا کہ الله تعالیٰ کاشکر ہے کہ تہمیں فقر محمدی علیہ وعلیٰ آلہ الصلوٰت والتسلیمات کی میراث ہاتھ آپھی ہے فقراء کے ساتھ محبت اور ان کے ساتھ تعلق اور ارتباط ای کا نتیجہ ہے، چونکہ نواب نجیب الطرفین سیداور مخدوم جہانیاں جہاں گشت بخاری کی اولا دمیں سے تھاس لئے اکثر مکا تیب میں آپ نے اسے جو دعا دی ہے وہ بھی بہت ہی بامعنی ہے فرماتے ہیں 'الله سجانہ آپ کو اپنے آباء کرام کے طریقے پر قائم رکھے۔''کیوں فرماتے ہیں 'الله سجانہ آپ کو اپنے آباء کرام کے طریقے پر قائم رکھے۔''کیوں کہ عہدا کبری میں کئی نامی گرامی سیداور ہزرگ زادے اپنے اجداد کے طریقوں کو ترک کر کے لا دینیت اور الحاد کے طوفان میں گم ہوگئے تھے۔

ای مکتوب میں فرماتے ہیں کہ' عہدا کبری' میں اسلام کے سر پرجو بلاوآ فت بھی ٹوٹی وہ انہی علماء سوکی شومی کی بدولت تھی بادشا ہوں کو بیعلماء سوءراہ راست سے بھٹکاتے ہیں، جو گمراہی کی راہ اختیار کر چکے ہیں ان کے مقتدا یہی علماء سوہیں ....۔

اس مکتوب کے آخری جملے میں کس قدر درد کیساتھ ملت اسلامیہ کی اصلاح کے لئے بادشاہ کوشریعت اسلامی ہے آگاہ کرنے کے لئے فرمایا ہے: آپ کی بزرگ جناب سے توقع ہے کہ جب آپ کو کمل طور پر بادشاہ کا قرب حاصل ہے اور اس کی استطاعت میسر ہے تو خلوت وجلوت میں شریعت محمدی علیہ و علی آلہ من الصلوت افضلہا و من التسلیمات اکملہا کی پوری کوشش کریں گے اور مسلمانوں کو ذلت وخواری سے باہر نکالیں گے (۱)۔

ایک خط میں ترویج شریعت کی اہمیت ان پرزور الفاظ میں واضح کی ہے:

اعلیٰ ترین نیکی بیہ ہے کہ شریعت کی ترویج کے لئے سعی دکوشش کی جائے اور احکام شرع میں ایک تھم کو جاری (رائج) کرنا اور زندہ کرنا خصوصاً ایسے وقت میں کہ جب اسلامی شعائر مٹائے جا رہے ہوں خدا تعالیٰ عز وجل کی راہ میں کروڑ ہا رویبیے خیرات کردینا بھی اس کے برابر ہیں (۲)۔

ایک مکتوب میں نواب مرتضی خان کے ساتھ اپنعلق کا یہ مقصد وحید بتایا ہے: یہ حقیر صرف تائید و ترویج شریعت حقہ کی خاطر .....آپ کی خدمت شریف کی طرف متوجہ ہواہے (۳)۔

نواب کوبدعتی کی صحبت سے بیخے کی تلقین ان الفاظ میں کی ہے: اس بات پریفین رکھیں کہ بدعتی کی صحبت کی خرابی کا فرکی صحبت کی خرابی اور نقصان سے زیادہ ہے ۔۔۔۔۔(۴)۔۔

نواب مرتضی خان فرید بخاری کے بعد دربار کی بڑی شخصیت خان اعظم (ن) کی تھی۔ اٹے آپ نے جوخطوط تحریر فرمائے ہیں وہ نہ صرف آپ کی حمیت دینی کا ثبوت ہیں بلکہ

<sup>(</sup>۱) ایناً / ۲ مرا ایناً / ۸ مرا ایناً ا / ۸ مرا ایناً ا / ۸ مرا

<sup>(</sup>٣) ايناً / ١٥ ما ايناً / ١٥

بروفت اکبری فتنوں کاسد باب کرنے کے لئے حکیمانہ تجاویز بھی ہیں، آپ فرماتے ہیں:

اس کی غربت اس حد تک پہنچ گئی ہے کہ کفار (ہندو) علانیہ اسلام پراعتراضات

اور مسلمانوں کی مذمت کرتے ہیں اور بے تحاشا کفر کے احکام کا اجرا اور کو چہ و

بازار میں کفار کی مدح و ثنا کرتے پھرتے ہیں اور مسلمانوں کو اسلامی احکام کے

اجراء سے روک دیا گیا ہے اور احکام شرعیہ کے بجالانے میں ان کی مذمت اور

ان پرطعی و تشنیع کی جاتی ہے۔

ای مکتوب شریف میں خان اعظم کو بادشاہ کا جو قرب حاصل ہے اسے غنیمت جانے کی تلقین کرتے ہوئے فرمایا ہے کہتم جو بادشاہ کو دین کی ترغیب دے رہے ہووہ جہادا کبر ہے ہم جیسے بدست و یا فقراء اس سے محروم ہیں:

آج ہم آپ کے وجود شریف کو ہی غنیمت جانتے ہیں اور اس کمزور و فکست خوردہ معرکہ میں مردمیدان صرف آپ ہی کی ذات کوتصور کرتے ہیں ۔۔۔۔۔اس لئے یہ قولی (زبانی) جہاد جواس وقت آپ کومیسر ہے جہادا کبر ہے اس کوغنیمت جانیں ۔۔۔۔۔اورزبان کے اس جہاد کو جہاد تل (کشتن) ہے بہتر جانیں ،ہم جیسے جانیں ۔۔۔۔۔اورزبان کے اس جہاد کو جہاد تل (کشتن) ہے بہتر جانیں ،ہم جیسے بدست و پافقراء اس دولت ہے محروم ہیں ،اس سے پہلے بادشاہی میں تو دین مصطفیٰ علیہ الصلوٰ ق والسلام کے ساتھ عناد اور مخالفت صریحاً محسوس ہوتی تھی اس بادشاہی (دور جہانگیری) میں ظاہرا وہ عناد محسوس نہیں ہوتا اگر ہو بھی تو علم کی کی بادشاہی (دور جہانگیری) میں ظاہرا وہ عناد محسوس نہیں ہوتا اگر ہو بھی تو علم کی کی اور مسلمانوں کا معاملہ زباد ہ' نگل 'ہو جائے (ا)۔

عہد جہانگیری کے ایک اور ممتازر کن سلطنت خان جہان لودھی (ف م م ۱۰ ھ) کوبھی آپ نے دوخطوط لکھے تھے جن میں اسے جہانگیر کو مذہب اسلام کی طرف راغب کر نے کے لئے فر مایا ہے، لکھتے ہیں:

جیبا که آپ کومعلوم ہے کہ بادشاہ کی مثال روح کی طرح ہے اور باقی انسان جسم (۱) ایننا /۱۵۶ کی مانند ہیں اگرروح سیح ہے تو ساراجسم تندرست ہوگا اور اگرروح فاسد ہے تو سارابدن فاسد ہے پی کسی بادشاہ کی اصلاح کی کوششیں کرنا تمام بنی آ دم کی اصلاح کی کوشش کرنا ہے ۔۔۔۔۔جس وقت بھی گنجائش ہوا ورکلمہ اسلام اہل سنت و جاعت کے عقیدہ کے مطابق کہنے کا موقع ملے، وقا فو قا بادشاہ کے کان میں ڈالتے رہیں اور مخالفین کے ندہب کی تر دید کریں اگرید دولت میسر آ جائے تو انبیاء علیم الصلوت والتسلیمات کی وراثت عظمی ہاتھ آ جا گیگی آپ کو یہ دولت (بادشاہ کو اسلام کی حقانیت سے آگاہ کرنا) مفت ملی ہوئی ہے اس کی قدر کریں (ا)۔

اس طرح ایک اور مکتوب میں اس دولت کی اہمیت کونہایت ہی پرزور الفاظ میں بیان

کیاہے:

یکی ملازمت (قربت بادشاہ) جوآپ رکھتے ہیں اگر اس کومحمصطفیٰ صلی الله علیہ وسلم کی شریعت کی تعمیل کے ساتھ جمع کر دیں تو آپ انبیاء علیہم الصلوٰ قروالسلام جیسا کام کریں گرینست کی تقریلوگ اگر نئی سال تک بھی اس پڑمل کرنے میں اپنی جان لڑا دیں تو آپ جیسے شہبازوں کی گرد کو بھی نہیں پہنچ سکتے (۲)۔
شہبازوں کی گرد کو بھی نہیں پہنچ سکتے (۲)۔

ایک اور رکن سلطنت لالہ بیک کو ہندوستان میں گزشتہ سوسال سے اسلام کے ساتھ ہونے والی زیاد تیوں کی تفصیل لکھتے ہوئے بتایا ہے کہ کفار (ہندو) یہ چاہتے ہیں کہ یہاں مسلمانوں اور مسلمانی کا کوئی اثر باقی نہ رہے، اور اس منصب دار کو یہ باور کروانے کی سعی مفر مائی ہے کہ ابھی بادشاہ اسلام (جہانگیر) کا ابتدائی دور حکومت ہے اگر آغاز میں ہی مسلمانی رواج پا جائے تو بہتر ورنہ تا خیر کی صورت میں معاملہ مسلمانوں کے لئے بہت مشکل ہوجائے گا، آپ کے یرز ورالفاظ ملاحظہ ہوں:

پ کے سلطنت (جہانگیر) میں اگر مسلمانی رواج پا جائے اور مسلمان قدرے عزت حاصل کرلیں تو بہتر ورنہ خدانہ خواستہ اس معاملہ میں تو قف و تاخیر ہوئی تو

<sup>(</sup>۱) اینام/۱۲ (۲) اینام/۸۵

معاملہ مسلمانوں کے لئے بہت مشکل ہو جائے گا الغیاث الغیاث ثم الغیاث د میکھئے کون اقبال منداس سعادت سے سرفراز ہوتا ہے اور کون ساشہباز اس دولت کوحاصل کرتا ہے ۔۔۔۔۔(۱)۔

ان امراء وارکان سلطنت کے علاوہ مرز اعبد الرحیم خان خان ان مرز ادار اب بن خان خان ن مرز ادار اب بن خان خان اند جانی اکبری وغیرہ کو آپ نے اس نوعیت کے خطوط لکھ کر بادشاہ (جہانگیر) کے سامنے کلمہ حق کہنے اور زمانہ اکبری میں اسلام اور مسلمانوں پر جو آفتیں ٹوٹیس ان سے آگاہ کیا اور ان مور شخصیات نے بادشاہ کے دل میں اسلام کے متعلق ہمدردی سے سوچنے کے لئے اس کے دل کے زم گوشوں پر اس کی حقانیت کے اثر ات نمایاں ہونے گئے تھے۔

پاکتان وہند میں اسلام کی عظمت رفتہ کی بحالی کے لئے حضرت مجد دالف ٹانی کی سعی کی بہم ،کرب ومخلصانہ بے چینی اور آب کے تیار کردہ'' جرگہ مُمدان دولت اسلام'' کی مسلسل جدو جہد سے آخر جہانگیر بادشاہ کو اسلام کی حقانیت کا احساس ہونے لگا تو اس نے نواب مرتضٰی خان فرید بخاری اور ملک کے مفتی میرال صدر جہان سے اس خواہش کا اظہار کیا کہ جاردین دار علاء کی ایک جماعت ہر وقت در بار میں اس کے ساتھ رہے جو اسے مسائل شرعیہ سے آگاہ کرتی رہے۔

اگرکوئی اور مسلح ہوتا تو اس خوشخری کو اپنی کامیا بی سمجھ کر پھولے نہ ساتالیکن حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی کو الله تعالی نے ایسی فراست اور دینی بصیرت عطافر مائی تھی اور چونکہ آپ اکبری عہد کے فتنول اور علمائے سوء کے عبادت خانہ میں اجتماع اور اس کے مضمرات سے آگاہ تھے اور جسیا کہ ہم وضاحت کر چکے ہیں کہ آپ کے نزدیک ہندوستان کی ملت اسلامیہ کے اختثار کا اصل سبب انہی علمائے سوء کی حب جاہ تھا اس لئے آپ نے اس کے منفی اثرات کا فوری نوٹس لیا اور نہایت مغموم ہو کرنواب مرتضی خان فرید بخاری کو ان امور سے خبردار کرتے ہوئے لکھا:

<sup>(</sup>۱) الفياً /۱۸

"بدبات سننے میں آئی ہے کہ بادشاہ اسلام نے دیندارنہ فطرت کی خوبی ہے جو ان میں یائی جاتی ہے آپ کو علم دیا ہے کہ جاردین دارعلاءمہیا کریں جو ہروقت در بارشابی میں حاضررہ کراحکام شرعی بیان کرتے رہیں تا کہ کوئی امرخلاف شرع واقع نہ ہو ....مسلمانوں کے لئے اس سے بہتر کیا خوشخری ہوسکتی ہے اور ماتم زدوں کے لئے اس سے اچھی بشارت کیا ہوسکتی ہے؟ .....غرض مند دیوانہ ہوتا ہے چنانچہ عرض ہے کہ دیندارعلماء بلاشہہ بہت کم ہیں جن کے دلوں میں مرتبہ اور سرداری کی محبت نہ ہواور جن کا مدعا اس کے سوا کچھ نہ ہو کہ شریعت کی ترویج اور ملت اسلامیہ کی تائید وتقویت ہو،حب جاہ کی صورت میں ان علاء میں ہے ہر الگ الگ پہلو اختیار کرے گا اور اپنی فضیلت اور بزرگی کا اظہار کرے گا اور اختلافی باتیں بیان کرے گا اور اس طریقہ کو بادشاہ کے قرب کا ذریعہ بنائے گا اس صورت میں تبلیغ دین کی مہم ابتری اورخرابی کا شکار ہوگی۔گزشته زمانے (عہد اكبرى) ميں بھى علماء كے اختلافات عالم اسلام كوبلا اور فتنے ميں مبتلا كر يكے ہیں۔الی ہی صورت اب بھی پیش آسکتی ہے اس طرح دین کی تروت کی اہوگی الٹی دین کی تخریب ہوگی اللہ سبحانہ کی اس سے پناہ اور علماء سوکے فتنے سے بھی خدا کی پناہ اس مقصد کے لئے اگر صرف ایک عالم کومنتخب کریں تو بہتر ہوگا۔اگر علائے آخرت میں ہے کوئی میسرآ جائے تو پیکٹنی بڑی سعادت ہوگی۔ کیوں کہ ایسے عالم کی صحبت کبریت احمر ہے اور اگر ایسانیک ویر ہیز گار عالم نیل سکے تو سیج سوج بچار کے بعدای طبقہ میں سے بہتر کا انتخاب کرلیں ....جس طرح عوام کی نجات علاء کے وجود سے وابستہ ہے ان کی بربادی کا باعث بھی یمی علاء بی ہیں۔ بہترین مخلوق بھی علماء ہی ہیں اور بدترین مخلوق بھی علماء ہی ہیں۔لوگوں کی ہدایت اوران کی مراہی انہیں سے وابستہ ہے(ا)۔

<sup>(</sup>۱) ایننا ا / ۵۳ (ان امورکوآب نے مختر امیر ان صدر جہان کے نام کمتوب ا / ۱۹۳ میں بھی بیان فر مایا ہے۔ ان کے نام دوسرے کمتوب کا تو موضوع بی اسلام اور اہل اسلام کی کمزوری ہے)

آپ نے دیکھا کہ حضرت مجددالف ٹانی نے کس طرح برودت اکبری عہد کے علاء کے اجتماع اوران کے آپس کے اختلافات کو ملت اسلامیہ کیلئے سم قاتل قرارد ہے کراس کے اجتماع اور آپ نے اس کا بہترین حل یہ پیش کیا کہ صرف ایک '' عالم اعادہ سے نواب کو روکا اور آپ نے اس کا بہترین حل یہ پیش کیا کہ صرف ایک '' عالم آخرت' کا انتخاب کریں جو بادشاہ کی دین اصلاح اور تروی خشریعت کا فریضہ انجام دے۔ ہمیں کتب تاریخ میں علاء کی ایس کسی جماعت کا تذکرہ نہیں ملتا جو جہا تگیر کو دین امور میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہے کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہے کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہے کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہے کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہے کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہو کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہو کہ جہا تگیر ہے دورانس بات کا بین شوت ہو کہ جہا تگیر نے حضرت میں مشورہ دینے کے لئے بنائی گئی ہو جو اس بات کا بین شوت ہو کہ کہ ہو تھا ہو کہ کے اس کا یہ کو نوا ب فرید بین قبل کر لیا تھا۔

اگرچەدىن داراركان سلطنت كے انقال اور جہانگيركى نور جہان كے ساتھ شادى كے بعد ملک میں پھر سے نہ ہی انتثار کے آثار نظر آنے لگے لیکن حضرت مجدد الف ثانی اور "جركه تمدان دولت اسلام" كے افراد كى مخلصانه كوششوں سے جود بنی قضااور ماحول تيار ہوا تھااس میں اتی جان تھی کہ وہ جلد انحطاط پذیرینہ ہوسکا، اہل تشیع کے بادشاہ پر تفوق، قاضی نورالله شوستری کے آل اور دیگر ہے دین امراء کے سیاست میں عمل دخل سے ملت اسلامیہ کو زوال سے بچانے کی سعی کرنے والی عظیم ہستی حضرت مجدد الف ٹانی سے اب بدلہ لینے کا موقع ملااوران امراء کے جہانگیرکواکسانے پرآپ کوقیدو بند کی صعوبتیں برداشت کرنا پڑیں ليكن آپ اس كے اسباب سے كماحقہ واقف تصاور جانتے تھے كہ بادشاہ ايك سيامسلمان (بادشاہ اسلام) ہے اس کی بیاراضی وقتی ہے جونہی اس کے شکوک وشبہات دور ہوئے سب معاملات درست ہوجا کیں گے، چنانچہ ایہائی ہوا پہلے تو آپ کوقید سے رہائی ملی پھر حکم ہوا کہ شکرشاہی کے ساتھ رہیں لیکن جلد ہی بادشاہ کے مزاج میں تبدیلی آگئی اور اس نے آپ کواختیار دے دیا کہ آپ جا ہیں تو گھر چلے جائیں اور اگر پیند کریں تو لشکر کے ساتھ ر ہیں، آپ نے موخرالذ کر پابندی قبول فر مائی اس طرح آپ کی مدتوں سے جو دیرینہ آرز و تھی پوری ہوگئ آپ جا ہے تھے کہ سی تقریب سے بادشاہ اسلام کواسلام کی اصل روح ہے . آشنا کروں، چنانچہ آپ نے وہ سب کچھ بادشاہ کے گوش گزار کیا جواس ہے بل آپ وقتا

فو قناركان سلطنت سے كہنے كے لئے لكھاكرتے تھے ليكن اب الله تعالى نے براہ راست يہ "دولت" آپ كوعنایت كی تھی، آپ آگرہ سے جہال بادشاہ كے ساتھ مقیم تھے جہا تگیر كی مجالس كا حال لكھتے ہوئے اس پر بڑے اطمینان كا اظہار فر ماتے ہیں كہ سلطان میرى با تمی المجھی طرح سنتا ہے، میں نے اس كے سامنے باطل عقائد تنائخ وغیرہ كو باطل ثابت كيا ہے، آپ كے كمتوب سے اندازہ ہوتا ہے كہ آپ بادشاہ كی طرف سے مطمئن ہوتے جا رہ تھے ،فر ماتے ہیں:

معلوم ہوتا ہے کہ آپ کی وہ تھیمانہ خواہش کہ 'بادشاہ کی اپنی اصلاح کے لئے جماعت علاء کی بجائے مام افرت' کافی ہے پوری ہوگئی۔ آپ نے خود' عالم آخرت' کافی ہے پوری ہوگئی۔ آپ نے خود' عالم آخرت' کے فیات کردیا کہ ہندوستان کی ملت اسلامیہ آخرت' کے فرائض انجام دیے اور آپ نے بیٹا بت کردیا کہ ہندوستان کی ملت اسلامیہ

<sup>(</sup>۱) اینا ۲/۲۳

کے سر مایہ کے آپ بی '' نگہبان' (۱) ہیں بیاسی کا نتیجہ تھا کہ مسلمان ذہنی وفکری زوال کے بعنور سے نکلنے میں کا میاب ہو گئے ، یہی وجہ تھی کہ جہا نگیر کا جانشین شہاب الدین شاہ جہان خود دیندار اور عقا کداہل سنت کاعلم بردار تھا اس کے عہد میں اسلامی علوم وفنون کوخوب ترقی نصیب ہوئی۔

اس مختصر مقد مہ میں نہ تو دین الہی کی تاریخ ککھی جاستی ہے اور نہ ہی اس کے مقابل علائے حق کی تحریک احیاء دین کا مکمل خاکہ پیش کیا جا سکتا ہے۔ بلکہ ہم نے اس '' تخم الحاد''(۲) جس کی پرورش اکبر نے کی تھی اور وہ پھر سے اس کے پڑپوتے واراشکوہ کی فطرت میں (دمید) نشو ونما پائی تھی کے پس منظر اور ماحول کی عکامی کرنے کے لئے یہ چند سطور کس عمر یہ تاکہ یہ تمجھا جا سکے کہ دارانے خودکو کس طرح فکری طور پرا کبر کے دین الہی سے ہم آ ہنگ کرلیا تھا اور اس کی تمام ترفکر پراس کے اثرات کا پرتو پڑر ہا تھا اگر دین الہی کے محرک اور اکبر کے خلیفہ اعظم ابوالفصنل نے علائے حق کو حقارت سے ''منسبان کیش محرک اور اکبر کے خلیفہ اعظم ابوالفصنل نے علائے حق کو حقارت سے ''منسبان کیش احمد ک'' اور '' پیروان کیش احمد ک'' ور '' ہو جہاں بہت سے نازیبا القاب دیے ہیں وہاں اس نے آئبیں '' ابو جہلان محمدی مشرب'' کہہ کر ابوالفصنل سے نازیبا القاب دیے ہیں وہاں اس نے آئبیں '' ابو جہلان محمدی مشرب'' کہہ کر ابوالفصنل سے آگے نکلنے کی کوشش کی ہے۔

اگردین الہی کے دوسرے سرگرم رکن فیضی کے کلیات اور دیوان داراشکوہ کا تقابلی اور فکری مطالعہ کیا جائے تو دونوں کے مذہبی خیالات میں ہم آ ہنگی صاف نظر آتی ہے۔ یہاں طوالت کے خوف سے فیضی ، ابوالفضل اور دین الہی کے معتقدات کا داراشکوہ

(بال جريل)

(٢) يفقره بھي علامه اقبال كاس شعرے متفاد ب:

<sup>(</sup>۱) ہمارایہ جملہ علامہ اقبال کے حضرت مجدد الف ثانی کی مدح کے اس شعر سے ماخوذ ہے: وہ ہند میں سرمایہ ملت کا بھہبان الله نے بروفت کیا جس کو خبردار

تخم الحادے کہ اکبر پرورید باز اندر فطرت دارا دمید (۳) ابوالفضل نے مہابھارت پرمقدمہاورآ ئین اکبری میں اسلام اورعلمائے کرام سے متعلق اس تم کے الفاظ جا بجااستعال کئے ہیں۔

کے کمتب فکر سے موازنہ ہیں کیا جار ہا ہم نے دونوں مکا تب فکر کے مخضر خاکے پیش کر دیے ہیں قارئین خود تقابل فر مالیں۔

آئے اس پس منظر میں پہلے تو اس ماحول کا جائزہ لیں جس میں داراشکوہ کے عقائد میں تغیرہ تبدل واقع ہوا اور پھراس سے وابسة علماء وصوفیہ کے ان نظریات کا مطالعہ کریں جو اس کے خیالات پر اثر انداز ہوئے اور اس فضامیں اس کے اپنے افکار نے کیا کیا کروٹیس لیں اور معاشرت پر اس کے کس متم کے اثرات مرتب ہوئے؟۔
لیں اور معاشرت پر اس کے کس متم کے اثرات مرتب ہوئے؟۔

ان حالات میں حضرت مجدد الف ثانی کے جانشینوں نے بعینہ حضرت مجدد الف ثانی کی طرح تجدید حضرت مجدد الف ثانی کی طرح تجدید واحیاء دین کا بیڑا اٹھایا اور اس طرح میدان عمل میں آگئے جس طرح آپ نے اکبری عہد کے فتنوں کا ڈٹ کر مقابلہ کیا تھا اور جہانگیر کو راہ راست پر لا کرتر و تج شریعت کے لئے راہ ہموار کی تھی۔ شریعت کے لئے راہ ہموار کی تھی۔

ہم نے جس طرح دارا شکوہی کمت فکر کا خاکہ مرتب کیا ہے ای طرح اور نگزیب اور اس سے وابسة علاء وصوفیہ کے احیاء دین کے لئے سرگرمیوں کا مرقع پیش کیا ہے تاکہ قارئین یہ سمجھ سمجھ سکیں کہ شاہ جہان کے بیٹوں کے مابین یہ صرف تخت نشینی کی ایک جنگ نہیں تھی بلکہ دو متضاد نظریات کا فکراؤ تھا یہ محض دارا اور اور نگزیب کی جنگ نہیں تھی بلکہ حق اور لا دینیت کا مقابلہ تھا ، الله تعالیٰ نے اہل حق کی اعانت فر مائی اور انہیں فتح نصیب ہوئی اور جس طرح اکبر کموت کے بعد آپ نے جہا نگیر کے گردد بندار امراء اور علائے حق کوجو کردیا تھا ای طرح حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی اور آپ کے رفقاء نے مجتمع ہوکر اور نگزیب کو جو بذات خود دیندار شہرا دو تھا اس طرح تربیت کی کہ ملک میں اسلام کی مملی طور پر حکم انی کے شواہد ملنے لگے دیندار شہرا دو تھا اس طرح تربیت کی کہ ملک میں اسلام کی مملی طور پر حکم انی کے شواہد ملنے لگے دیندار شہرا دو تھا اس طرح تربیت کی کہ ملک میں اسلام کی مملی طور پر حکم انی کے شواہد ملنے لگے دیندار شہرا دو تھا اس طرح تربیت کی کہ ملک میں اسلام کی مملی طور پر حکم انی کے شواہد ملنے لگے دیندار شکر کے کی کامیا بی کا حاصل اور نقطہ عروح تھا (۱)۔

داراشکوہ شاہ جہان کاسب سے بڑا بیٹا تھا۔وہ ۲۹ صفر ۱۰۲۳ ما ما ۱۹۱۵ء کواجمیر میں

<sup>(</sup>۱) مجددی تحریک کی احیاء دین کے لئے کوششوں اور ترویج شریعت کے سلسلے میں بعض امور کی تفصیل ہم نے ای مقدمہ میں" نقشبندی مشائخ اور سلاطین وامراء" کے تحت بھی دی ہے۔

پیدا ہوااس کی ابتدائی زندگی سے متعلق زیادہ معلومات نہیں ملتیں ، اس کے والد نے اپنے باپ جہانگیر کے خلاف بغاوت کی تواس شرط پر معافی ملی کہ اس کے دونوں بیٹے داراشکوہ اور نگریب بطور برغمال جہانگیر کے دربار میں رہیں گے چنانچہ اسے ۱۹۳۵ء کو دربار میں رہیں گے چنانچہ اسے ۱۹۳۵ء کو دربار میں بھیج دیا گیا جہال اس کی ابتدائی تعلیم ہوئی ، شاہ جہال کی تخت نشینی (۱۹۳۵ء) دربار میں بھیج دیا گیا جہال اس کی ابتدائی تعلیم ہوئی ، شاہ جہال کی تخت نشینی (۱۹۳۵ء) تک وہ لا ہور میں تھا، وہ اس وقت صرف تیرہ سال کا تھا باب نے اس کی تعلیم و تربیت کیلئے مولا ناعبد اللطیف سلطانپوری (۱) اور ملا میرک شیخ ہروی (۲) جیسے اسا تذہ مقرر کئے خطاطی کافن اس نے استادعبد الرشید دیلمی سے سیکھا۔

داراچونکہ شاہ جہاں کے ہاں تولد ہونے والا پہلا بیٹا تھا جو بہت دعاؤں سے پیدا ہوا تھا والدین کے لاڈ پیار کے باعث بہت خود سر، خوشامہ پسنداور کئی عیوب کا مجموعہ بن کررہ گیا تھا بہترین اساتذہ کی تعلیم کا اس کے اخلاق پر خاطر خواہ اثر نہ ہوسکا، وہ بھرے دربار میں اکابر امراء کی تو بین و تذکیل بھی کرنے سے گریز نہیں کرتا تھا۔ علامی سعد اللہ خان جیسا وزیر بھی اس فتم کی رسوائی سے نہ نے سے گریز نہیں کرتا تھا۔ علامی سعد اللہ خان جیسا وزیر بھی اس فتم کی رسوائی سے نہ نے سے گریز نہیں کرتا تھا۔ علامی سعد اللہ خان جیسا وزیر بھی اس

شاہ جہان کی اپنا اس فرزند بزرگ کے ساتھ کورانہ محبت کا بتیجہ تھا کہ اس کے لئے تخت طاؤس کے برابرایک مرضع کری بنائی گئی تھی اسے کئی صوبوں کا گورنر بنایا لیکن شاہ جہان کو اس کی جدائی گوارانہیں تھی اس کی جگہ اس کے نائب یے فرائض انجام دیتے رہے جبکہ اس کے باقی محدائی گوارانہیں تھی اس کی جگہ اس کے نائب یے فرائض انجام متعین کیا گیا وہ وہاں گئے اس کے بھائیوں شاہ شجاع ، مراد بخش اور اور نگزیب کو جہاں جہاں متعین کیا گیا وہ وہاں گئے اس کے منفی نتائج برآمد ہوئے اول یہ کہ دوسرے بھائیوں میں داراسے حسد وبغض بیدا ہوگیا دوم یہ کہ دارا ہرضم کے تجربات اور زندگی کے نشیب وفراز سے اتعلق ہوکر شاہی محل کی عیش وعشرت کی دارا ہرضم کے تجربات اور زندگی کے نشیب وفراز سے اتعلق ہوکر شاہی محل کی عیش وعشرت کی

<sup>(</sup>۲) مولا ناعبداللطیف سلطانپوری (ف۱۰۴۲ه) فلسفه و حکمت کے ماہراستاد تصعلامه فتح الله شیرازی ہے تلمذتھا (مراة العالم ۲/۰۴۴، نزمة الخواطر ۲۳۸/۵)

<sup>(</sup>۱) ملامیرک شخ بروی اس عہد کے نامور اساتذہ میں سے تھے، آئیس منصب بھی ملاتھا اورنگزیب نے اپنے عہد میں انہیں صدارت کے عہدہ پر فائز کیاس رسیدہ ہوکر ۲۰۱۰ھ کو انقال کیا۔ (مراۃ العالم ۲/۸ ۲۲)، نزہۃ الخواطر ۱۵/۵)

زندگی کاعادی ہوکررہ گیا۔

شاہ جہان کی محبت نے اسے خود مر، مغرور اور ستائش پند بنا دیا تھا وہ اپنے بھائیوں کو بھی خاطر میں نہیں لا تا تھا اس کے بھائیوں میں سے صرف اور نگزیب ہی سب سے زیادہ عقلند، دوراندلیش اور مہم جوتھا جس کی وجہسے وہ عوام وخواص میں معزز ہوتا جارہا تھا جس کی وجہسے دارا کو اس سے عداوت ہوگئی اور اس نے اسے ہر طرح سے بدنا م کرنے کی سازش کی وہ جانتا تھا کہ اگر کوئی میر امد مقابل ہو سکتا ہے تو وہ صرف اور صرف اور نگزیب ہے اس لئے اس نے شاہ جہان کے ذریعہ اسے ہر محاذ پر شکست دلوانے کے لئے پوراپور اسامان مہیا کروایا۔ عوام اور خواص میں اور نگزیب کی مذہب اسلام سے والہانہ وابستگی مشہور تھی اسی طرح الحاد کی طرف جاچکا ہے۔ سب کو معلوم تھا کہ دار اکس طرح الحاد کی طرف جاچکا ہے۔

اورنگزیب (۱۰۹۲-۱۰۹۱ه / ۱۲۵۱-۱۲۵۸) ملتان اورسنده کا صوبیدار دا ادا نے اس دوران اسے وہاں سیاسی طور پر ناکام کرنے کی بھی انتہائی کوشش کی، اس طرح نظامت ملتان کے دوران دومرتبہ اسے قندهار فتح کرنے کی مہمات سونجی گئیں، پہلی مرتبہ (۱۰۵۹ه / ۱۹۵۹ه) کواور پھردوسری مرتبہ (۱۹۲۰ه / ۱۲۵۲ء) کواسے قندهار بھیجا گیا، لیکن دونوں مرتبہ کامیابی کے قریب پہنچتے پہنچتے داراشاہ جہان سے ایسے احکام جاری کروا تا تھا کہ وفتح کی طرف پیش قدی کے تمام مراصل ایک ہی جست میں واپس ناکامی کی طرف دھیل دیتے تھے وجہ بھی کہ جنگی تدبیروں میں اورنگزیب پرمرکز کی طرف سے پابندی عائد کردی گئی دیجہ وسے بیان مرکز کے احکام ملئے پر چلے اورنگزیب نے شاہ جہان کوئی خطوط لکھے کہ آس طرح بھی کامیابی نہیں ہو گئی لیکن داراشکوہ جو اس کا بڑا بھائی اور بجائے باپ کے تھا پس پردہ اورنگزیب کواس محال میں پھنسا ہوا پردہ اورنگزیب کواس موقع پراس نے پردہ اورنگزیب کواس موقع پراس نے بیاب کی نافر مانی نہیں کی اور اس کا ہر گئی جانے کرسکتا تھا؟ لیکن آفرین کہ اس موقع پراس نے ناکام ہوگئیں۔

کے (۱۰۲۳ه/ ۱۸۵۱ء) کواپی خدمات پیش کیس اس کایدمحاصرہ قندھارتقریباً پانچ ماہ تک جاری رہالیکن مطلقاً کامیابی نہ ہوسکی دارانے تنگ آکرواپسی کا فیصلہ کرلیا اور اس ناکامی کا داغ دھونے کے لئے دارانے عجیب ڈرامائی انداز اختیار کیا کہ" مجھے قندھار کے مشہورولی بابا حسن ابدال نے خواب میں بتایا ہے کہ قندھار کی فتح اس وقت الله تعالی کومنظور نہیں ہے اس لئے محاصرہ ختم کردو۔"

ال طرح داراا ہے بھائی اور نگزیب کومعاشرتی اور سیاسی طور پرنا کام اور بدنام کرنے کی کوشش کرتار ہالیکن عوام وخواص اصل حقائق سے آگاہ تھے۔اس لئے اور نگزیب کے وقار کووہ کوئی ایسا نقصان نہ پہنچا سکا جس سے جنگ تخت نثینی میں اسے ناکامی ہوتی (۱)۔ دارا شکوہ کے ہم نشین صوفیہ

داراشکوہ نے جن صوفیہ کی صحبت اختیار کی ان کے افکار ونظریات کے تجزیاتی مطالعہ سے اس نتیج پر پہنچنا آسان ہوجاتا ہے کہ دراصل دارا کو انہی صوفیہ نے اسلام کی اصل روح سے لاتعلق اور غیر شرعی تصوف کی طرف راغب کیا اور انہی کے افکار سے اس نے وحدت ادیان کا تصور لے کر اور نگزیب کی فد ہیت کے خلاف جنگ تخت نشینی میں ہندوؤں کو اپنا حامی بنانے تصور لے کر اور نگزیب کی فد ہیت کے خلاف جنگ تخت نشینی میں ہندوؤں کو اپنا حامی بنانے کیلئے استعال کیا جس کی تفصیل اس طرح سے ہے۔

شيخ ميال ميرلا ہوري

شخ میاں میر لاہوری(۲) (۹۵۷-۱۰۴۵ م ۱۵۵۰-۱۹۳۵ء) افسوں کہ اس بزرگ شخصیت کے احوال وافکار سے آگہی کے لئے صرف داراشکوہ کی تحریرات ہی اس وقت تک محفوظ رہ گئی ہیں باتی مآخذ تلف ہو تھے ہیں اور دارانے اپنی افتاد طبع اور اپنے خود ساختہ

<sup>(</sup>۱) داراشکوہ کے بیرحالات اور بھائیوں کے ساتھ اس کے معاملات کی بیتمام تفصیلات پروفیسرمحفوظ الحق کے مجمع البحرین پرمقدمہ سے اورنجیب اشرف ندوی کے مقدمہ ُ رقعات عالمگیر سے ملخصاً ماخوذ ہیں۔ مجمع البحرین پرمقدمہ سے اورنجیب اشرف ندوی کے مقدمہ ُ رقعات عالمگیر سے ملخصاً ماخوذ ہیں۔

<sup>(</sup>٢) ميال ميرلا موري كے حالات كے لئے ملاحظه و:

سکینة الاولیاء ، بادشاه نامهٔ عبدالحمید لاهوری ۱۲/۱، ۱۵، ۱۳۲۹، ۱۳۳۱، ۱۳۳۳، ۱۳۳۳، طل صالح ۱/۲-۳-۱۹۰۰ توزک جهانگیری (بامداداشاریه)

غیراسلامی نظریات کوسہارا دینے کیلئے میاں میر لا ہوری سے ایسی روایات منسوب کر دی ہیں جن سے ان کی شخصیت مجروح ہوئی ہے۔

داراکوصرف دومرتبہ شخ میاں میر سے ملاقات میسر آئی (۱) پہلی کا شوال ۱۰۴۲ ایک ۱۳۳ اوردوبری شعبان ۲۴ اور ۱۹۳۵ ایکن اس نے میاں میر کے حالات پرجومتقل اسکینة الاولیاء کے نام سے کھی ہے اس میں آئی روایات کہاں ہے آگئیں اگر چہاس نے بعض مقامات پر راویوں کے نام بھی لکھے ہیں میاں میر کے خلفاء کے ساتھ اس کے نعم تعلقات بھی تھے بیردوایات کہا جاسکتا ہے کہاس نے ان کے سب سے مشہور خلیفہ ملا شاہ بدخشی لے لئے ہوں لیکن ان کا نام روایات میں صرف چندمقامات پر بی آیا ہے معلوم ہوتا ہے کہ باقی روایات اس نے اپنی ستائش اور اپنے بے راہ رواؤکارکوسہارا دینے کے لئے تراثی ہیں، چند مثالیں ملاحظہ ہوں:

ایک موقع پرمیاں میر نے اپ مریدین کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا کہ جس طرح میں داراشکوہ کے حال پرمتوجہ رہتا ہوں اس طرح تم بھی رہا کرواگر ایسانہیں کرو گے تو خداہے پھر جاؤگے، اس کے اصل الفاظ ملاحظہ ہوں:

حضرت میال جیو (میال میر) دربارهٔ این مرید تمام اخلاص، کامل العقیدت (دارا) بی نهایت شفقت و غایت عنایت داهند، چنانچه روزی بیاران مخصوص و مریدان خاص خود مثل ملاصالح وشیخ احمد ومیال حاجی محمد بنیانی وغیر جم فرمودند که چنانچه من بمیشه متوجه احوال فلانی (داراشکوه) ام شانیز پیوسته متوجه حال او باشید، گرشایال از وی بگردانید از خدای خودروگردان شده باشید (۲) -

یعنی حفرت میاں جیواس سراپا اخلاص کامل العقیدت مرید سے بے انتہا شفقت اور بے
پایاں عنایت کے ساتھ پیش آتے تھے چنانچہ ایک روز آپ نے ملا صالح ، شیخ احمد اور میاں
حاجی محمد بنیانی وغیرہ اپنے خاص مریدوں سے فر مایا کہ جس طرح میں فلاں (داراشکوہ) کے
حال کی طرف متوجہ رہتا ہوں تم بھی رہا کرواگرتم ایسانہیں کرو گے تو اپنے خدا سے روگردانی

<sup>(</sup>١) دارا شكوه: سكينة الاولياء تبران، ٨٨ (٢) ايضاً ٥٣-٥٣

کے مرتکب ہوگے۔

اس گراہ کن مشر کانہ روایت کا بھلا کون ثفتہ مخص راوی ہے؟ بیخوداس کی تراشیدہ بات ہے جواس نے میاں میر سے منسوب کر کے اپنی بڑائی کے لئے پیش کی ہے۔

ایک اور روایت اس نے میاں شخ عبدالواحد کی زبانی بیان کی ہے کہ میاں میر بھی بھی ایٹ مریدین کو علم دیتے سے کہ میاں میر بھی بھی اپنے مریدین کو عکم دیتے سے کہ تم داراشکوہ کی صورت کا تصور کر کے اس کی طرف متوجہ ہو کر بیٹھو،ایک مرتبہ مجھے بھی بہی حکم دیا تھا (۱)۔

ایک مرتبہ دارا کا ایک ملازم میاں میر صاحب کی خدمت میں گیا اس نے عرض کیا کہ مجھے پچھ سبق سلوک سے نواز ئے تو اس کے جواب میں میاں میر نے فرمایا کہتم داراشکوہ کی صورت کا مراقبہ کیا کر دہ لکھتا ہے:

حضرت فرمودند که بمیشه صورت صاحب خود (دارا) رادر مراقبه می دیده باش (۲)۔
ہمیں صوفیہ کرام کے بہت سے ملفوظات کے مطالعہ کا موقع ملا ہے لیکن کسی صوفی کے کسی
بڑے سے بڑے عالم مرید نے بھی اپنے بارے میں اپنے شخ کا ایسا قول نقل نہیں کیا یہاں
دارا یہ باور کروانے کی کوشش کر رہا ہے کہ اب اس کے قدم خود کو'' شخ طریقت' منوانے کی
طرف بڑھ رہے ہیں۔
ملاشاہ برخشی

ملا شاہ برخشی (۱۹۹۳–۱۰۷۱ه/۱۵۸۰–۱۲۲۱ء) این عہد کے با کمال صوفی ، عالم اور مصنف وشاعر سے انبیں قادری سلسلہ میں میاں میر لا ہوری سے خلافت حاصل تھی (۳) یہ مصنف وشاعر سے انبیں قادری سلسلہ میں میاں میر لا ہوری سے خلافت حاصل تھی (۳) یہ (۱) ایشنا ۵۳ شیخ عبدالواحد کو تھم دیا کہ تم دارا کے پاس اکبرآ باد چلے جاؤاس کی صورت دیکھتے رہواورای کی صورت کا مراقبہ کرواور وہاں چالیس دن رہو (ایشنا ۲۳) (۲) ایشنا ۵۳ صورت کا مراقبہ کرفال ت کے لئے ملاحظ ہو:

- ١- دارا شكوه: سكينة الاولياء ١٥٢-٢٠٠
- ۲- جبال آراء: رساله صاحبیه (درحالات ملاشاه) مرتبه محمد اسلم، مشموله جزئل ریسرچ سوسائی آف
  پاکستان، لا بورج ۱۹ شاره ۴ (۱۹۷۹ء) ج ۱ شارها (۱۹۸۰ء)
- توكل بيك: نسخة احوال شابى (درحالات ملاشاه بدخشى) خطى نسخة مخزونه برنش ميوزيم لندن ( Rieu. ) Pieu. ( Sup. No. 130

دوسری بردی شخصیت ہیں جن کے ساتھ دارا شکوہ کے قریبی تعلقات تھے۔

ملاشاہ برخش کے افکار وخیالات ہے آگہی کے لئے داراشکوہ کی تالیفات کے علاوہ اس کی بہن جہان آ راء کا ملاشاہ کے حالات پرمستقل رسالہ صاحبیہ موجود ہے، دوسرے ملاشاہ کے ایک مریدتو کل بیک کولائی نے ملاشاہ کے حالات وافکار پرنسخہ احوال شاہی کے نام سے ایک جامع کتاب تالیف کی تھی بیسارے مآخذ آج ہماری دسترس میں ہیں جن کی روشنی میں دارا پر ملاشاہ کے افکار کے اثرات کا جائزہ لیا جارہ ہے۔

دارا شکوہ حضرت میاں میرکی وفات (۱۰۴۵ھ/ ۱۹۳۵ء) کے بعد (۱۰۴۹ھ/ ۱۹۴۰ء) کوشمیرگیا تو وہاں پہلی مرتبہ ملاشاہ بدخشی سے ملاقات ہوئی وہ ان سے اتنامتاثر ہوا کہ بیعت کرلی اس وقت اس کی عمر صرف ۲۵ سال تھی اس پہلی ہی ملاقات میں وہ عجیب دعوٰ ی کرتا ہے کہ وہ عارف وطالب سلوک جوایک ماہ کی ریاضت کے بعد حاصل کرتا ہے مجھے وہ پہلی رات ہی مل گیا، وہ جوایک طالب سال بحر میں حاصل کرتا ہے مجھے ایک ماہ میں میسر آگیا اور راہ سلوک کے وہ در جات جوایک صوفی سالہا سال کی ریاضت ومجاہدہ کے بعد حاصل کرتا ہے مجھے وہ سب بچھے بغیر کسی ریاضت کے ہی مل گیا اور دونوں جہانوں کی دوئی رخواہش) میرے دل سے جاتی رہی ریاضت کے ہی مل گیا اور دونوں جہانوں کی دوئی (خواہش) میرے دل سے جاتی رہی (۱)۔

راہ معرفت کے کھن راستوں کو تہ کرنے کے اتنے بڑے بڑے دعوے آج تک کی صوفی نے ہیں کئے حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری، حضرت خواجہ بخار کا کی، حضرت خواجہ فریدالدین گئے شکروغیرہ قدس اسرارہم کی منازل سلوک کے سلسلے میں ریاضتہائے شاقہ بہت مشہور ہیں خود حضرت میاں میر لا ہوری کی سخت ریاضتوں کا اس نے خود تذکرہ کیا ہے اس طرح دوسرے اکا برصوفیہ کے سالہا سال کے مجاہدات وریاضتیں تو دارا کے سامنے بے وزن ہوکررہ جاتی ہیں اگر شنر ادہ داراشکوہ کے دل سے جیسا کہ اس نے بیان بالا میں کہا ہے کہ

٧- محمد يمين لا مورى: ملاشاه بدخشى، مقاله مثموله تا ثير معنوى ايران و پاكستان ، لا مور،

۵- ظهورالدین احمد: پاکتان میں فاری ادب ۲/۱۲۳-۱۲۳

<sup>(</sup>١) دارا شكوه: سكينة الاولياء ٢

دونوں جہانوں کی طلب جاتی رہی تھی تو پھراس نے اس دن سے لے کر جنگ تخت تشینی تک حصول تاج وتخت کے لئے اتن تک ودو کیوں کی؟ اور اپنے بھائیوں سے برسر پیکار کیوں ہوا؟ اورنگزیب کو بدنام کرنے کی انتہائی کوشش کیوں کی اس کی فدہبیت کالمسنح کیوں اڑایا(۱)۔ ظاہر ہے بیسب چھاہے آپ کوظاہر وباطن میں کامل ہونے کا دعوی کرنے کے لئے تھا۔ اب ذراملا شاہ برحش کے چندافکار ملاحظہ بیجے:

موصوف کے خیالات وافکار ہے ان کا کلیات بھرا پڑا ہے جس میں قرآن مجید کے کچھ حصول کی تفسیر بھی موجود ہے، ایک موقع پر قرآن کریم کی اس آیت:

يآيَهًا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَقُرَبُوا الصَّلُوةَ وَانْتُمُ سُكُرى....(٢)

(اے ایمان والونشہ کی حالمت میں نماز کے پاس نہ جاؤ.....)

ملاشاہ نے اس آیت کی تفییر تصوف وعرفان کے نقط فظر سے کرتے ہوئے کیا خوب فرمايا ہے کہاے ايمان والوا گرتمهيں ايمان حقيقى ميسر آجائے تو نماز کے قريب نہ جاؤاورا گرتم سکرومستی کی حالت میں ہوتو بھی نماز ادانہ کرو کیوں کہ سکر کی حالت نماز سے بلندتر ہے،ملاشاہ كے معاصر سوئے نگار كے الفاظ ملاحظه ہول:

فرموده اندای کسانی که ایمان حقیقی آورده آید نزدیک نمازنشوید وقتی که درسکرومستی مستید وسکرحالتی بلندتر است ازنماز .....(۳)\_

يمى الفاظ داراشكوه نے بھى بڑے فخرسے بيان كئے ہيں (٣) ملاشاه كى زبان ہے اكثر "سخنان نافهم" نکلتے رہے تھے اور فرماتے تھے کہ میں نے اپنی تالیفات میں بیسب مطالب بیان کردیے ہیں اور میری ساری عمر کامتاع یمی کتابیں ہیں (۵)۔

ملاشاہ برخشی کے اشعار بھی ایسے ہی خیالات کے آئینہ دار ہیں، ان کے سوانح نویس توکل بیک نے مستقل باب میں ملاشاہ کے بیان کردہ اسرار سے بعض اصحاب کے ان سے

<sup>(</sup>۱) تفصیل متعلق مقامات پرملاحظه کریں (۲) قرآن مجید ۳/۳۸

<sup>(</sup>٣) توكل بيك: نعيدُ احوال شاءى ، خطى ورق ٢٧ ب

<sup>(</sup>٣) داراشكوه: حسنات العارفين ٦٣ (۵) نعدُ احوال شابي، ورق ۲۷ب

متنفرہونے اور ان کی مخالفت کا تذکرہ کیا ہے(۱)۔

داراشکوہ نے اپنی تالیفات میں ملاشاہ کے ایسے اشعار قل کئے ہیں جواس کے بہندیدہ

تھ، چنداشعار ملاحظہ ہوں۔

ره سوی می خانه داد مرشد دانائی ما (۲)

رفية كليج ما رفية زنارشد

عیست بر سیدن از نوافل ما (m)

در تماشاش فرضها بمه رفت

ایک رباعی آبدارملاحظه مو۔

رومومن و زایمان من او را صد ننگ بابا تک نماز با تک ناقوس فرنگ (۳)

آن را که بماست برسرایمان جنگ

مومن نشود تاکه برابر نشود

اس آخری شعرکواس نے اپنی زندگی کا حاصل قرار دیا اور اکبر بادشاہ کی طرح ہر مذہب و

ملت کے ادبیان سے استفادہ کیا اور ان کے معتقدات اپنانے کی سعی کی (۵)۔

جن خیالات کا اظہار ملاشاہ بدخش نے اپنے اشعار میں کیا ہے بالکل ای نوعیت کے افكار بنوالى داس ولى اور چندر بھان برہمن كے ہاں ملتے ہيں (٢)-

ملاشاہ بخشی کا پیشعرتقریبا سبھی تذکرہ نویسوں نے قتل کیا ہے۔

پنجه در پنجه خدا دارم من چه پروای مصطفیٰ دارم (۷)

ان اشعار اور خاص طور پران کے اس آخری شعرے ان کی آزاد مشربی اور افتاد طبع کا پتا چلتا ہے، ان کے ایک معاصر تذکرہ نویس محد طاہر نصر آبادی نے اپنے مرتبہ تذکرہ شعراء ( تالیف صدود ۱۰۸۳ ه ) میں ای موخرالذ کرشعر کوفقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ ملاشاہ کے

(٢) داراشكوه: سكينة الاولياء ١٩٧

(۵) تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: نجیب اشرف ندوی: کیادارا شکوہ سیجی مرا؟ (مقالہ مشمولہ) معارف اعظم گڑھ ج-۲۱،ش-۷،۳۹۳-۹۹۸ (۱) تفصیل متعلقه مقامات پردیمی جاستی ب

(٤) نفرآبادي، محمطابر: تذكرهٔ شعراء ١٣

(اس شعر كونقل كرنے سے پہلے سلسلة نقشبنديد اور حضرت مجدد الف ثانی كے مشبور مخالف و اكثر ايس ايم اكرام نين نقل كفر، كفرنباشد "كهكرملاشاه كي اعتقادى حيثيت واضح كى ب- (رودكوثرا ٢٣)

<sup>(</sup>۱) الضأورق ۷۰-۲۷ الف

<sup>(</sup>٣) الضا ١٩٨١ (٣)

معتقدات درست نہیں تھے(۱)۔ حالانکہ اے نہ تو ہندوستان کی سیاست سے کوئی دلچیسی تھی اور نہ ہی مذہب اہل سنت سے ہمدردی۔

بعض حفرات نے ملا شاہ کے اس شعر کے بارے میں لکھا ہے کہ بیان کے کلیات میں شامل ہی نہیں ہے لہذا بیان سے منسوب کر کے انہیں بدنام کرنے کی کوشش کی گئی تھی ، بھلا ملا شاہ اپنے ایسے شعر کو اپنے کلیات میں داخل کیوں کر کر سکتے تھے جس کی بنیاد پر علماء نے ان کے خلاف فتوٰ کی دیا تھا، ملا شاہ کے خلاف (۲۳ ما اھ/ ۱۹۳۷ء) کو علمائے عصر نے ایک محضر تیار کیا (۲) اور اگلے سال ملا شاہ نے اپنا دیوان تر تیب دیا (۳) پھر (۱۹۵۲ھ/ ۱۹۳۲ء) کو مولف نسخ احوال شاہی نے ملا شاہ کے رسائل واشعار کا از سرنو ملا شاہ کی نگر انی میں مقابلہ کیا (۲) اس لئے یقین ہے کہ اس قسم کے شعر شور انگیز کو نکال دیا گیا ہوگا۔

ملاشاہ نے (۴۴ ماھ / ۱۹۳۴ء) کو وحدت الوجود کے موضوع پر ایسی بحثیں شروع کر دیں جس سے تشمیر سے لے کرشاہ می دربار تک متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکا اور ان کے بعض اشعار کی بنیاد پر ان پر علانے کفر کافتو کی صادر کر دیا ، اور ان کے لئے ایک محضر تیار کیا گیا جے میر عدل ملامحہ فاضل برخشی کا بلی (۵) (ف ۵۰ اھ)، قاضی محمد اسلم ہروی (۱) گیا جے میر عدل ملامحہ فاضل برخشی کا بلی (۵) (ف ۵۰ اھ)، قاضی محمد اسلم ہروی (۱) (ف ۱۲۰ اھ) اور مولا نا میرک شخ (۷)۔ (ف ۲۰ اھ) جیسے صف اول کے علاء نے اپنا آتی د شخطوں سے جاری کیا (۸) جب بیفتو کی شاہ جہان کے پاس گیا تو اس نے اسے اپنی از میرک شخ کے ہوتے درنہ ملاشاہ کب کے اپنی موقوف کر دیا (۹) ورنہ ملاشاہ کب کے اپنی انہا مرکزی کے جمہوتے۔

لیکن ملاشاہ اس محضر کے بعد بھی ایسے خیالات کا اظہار کرنے سے باز نہ آئے اور

<sup>(</sup>۱) تذكره شعراء ۱۳

<sup>(</sup>r) توكل بيك: نسخ أحوال شاى ، ورق ١-٢٩ (m) الينا٢٣-ب

<sup>(</sup>٣) الضأوم-الف

<sup>(</sup>۵) بخاورخان: مرأة العالم ۲/۴ ۳۳۹، عبدالح يسنى: نزمة الخواطر ۵/۳۸۳

<sup>(</sup>٢) الصان:١/٢٢م، زبة الخواطر٥/١٥٥ (١) مرأة١/٨٣٨، زبة ٥/٥١٨

<sup>(</sup>٨) نسخه احوال شامي ٢٩ - الف،ب

دارا شکوہ کے ان سے بیعت ہونے (۴۹ ماھ) کے بعد بھی اس پر عامل رہے، موصوف دارا شکوہ کے نام اپنے خطوط میں جس طرح علائے کرام کو برا بھلا کہتے ہیں اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ علماء تاحیات ان کے خلاف اقدام کرتے رہے۔

ملاشاه بدخشى علمائے كرام كوان القاب سے يا دفر ماتے تھے:

ملایان قشر، زامدان خشک (۱) اور بد بختان شریر (۲)\_

ملاشاہ نے ان' بدبختان شرر' کو تنبیہ کرنے کے لئے داراشکوہ کو خط لکھا کہ تمہارے ساتھ آ شنائی کا کیافا کدم آنہیں مزانہیں دے سکتے ،فر ماتے ہیں:

" دست ما فقیران از تنبیه کردن بد بختان شریر ..... کوتاه است و شایه شک دست رسااست و مارا فا کده از آشنا کی شابه ازین دیگر چهخوامد بود (۳)؟

سجان الله کتنافرق ہے ملاشاہ بدخش کے اس مکتوب میں اور حضرات مجددیہ کے مکاتیب بنام اور نگزیب میں، ملاشاہ نے آشنائی کا مقصد صرف مخالفین کو تنبیہ کرنا بتایا ہے اور حضرت خواجہ محمد معصوم نے اپنے مکتوبات بنام اور نگ زیب میں واضح الفاظ میں لکھا ہے کہ تمہارے ساتھ تعلق کا ایک ہی مقصد ہے اور وہ ہے تروی شریعت (۴)۔

ملاشاہ برخشی ہندودھرم اوراس کے عقائد سے بردی دلچیسی رکھتے تھے ان کے ایک چہتے مرید مرزاشاہ بی نے ہندوؤں کی مقدس کتاب اپنشد کے بعض فقرات کا فارس میں ترجمہ کیا تو ملاشاہ نے اسے پیند کیا اور بہت مسرور ہوئے ،معاصر تذکرہ نولیس کے الفاظ ملاحظہ ہوں:
مشار الیہ (مرزاشاہی) فقرہ ہای نثر او پانشاد بعبارت آرائی تمام ترتیب دادہ بعض اوقات از نظر میاں می گزیران بین بین فرمون بیر ارخش وقت می شدند (۵)

۔ بعض اوقات ازنظر مبارک می گزرایند، پبند فرمودند، بسیار خوش وقت می شدند (۵)

ملاشاہ بدخشی کے سوانحی واقعات میں یہ واقعہ (۲۵۰اھ/ ۱۹۰۵ء) کے تحت درج ہوا

ہے، یہ ملاشاہ کی تعلیم ہی تھی کہ ان کے زیراثر داراشکوہ نے اس واقعہ کے دو سال بعد

(۱۲۵۷ھ/ ۱۹۵۷ء) کو دہلی میں وید اور او پنشد کے ماہر پنڈتوں اور سنیاسیوں کی مدد سے

<sup>(</sup>١) داراشكوه: سكينة الاولياء ١٦٧ (٢) الصنا ١٨٨ (٣) الصنا: ١٨٨٠

<sup>(</sup>٣) تفصيلات الكے ابواب ميں ملاحظه كريں۔ (٥) توكل بيك: نسخة كوال شابى، ورق ٢٢-الف

او پنشد کا فاری میں صحیم و جمیم ترجمه کر ڈالا جس کے آغاز میں اس نے ملا بدخشی کے ساتھ ٥٥٠ ١ه/ ١٩٢٠ ع) كوتشمير مين اين ارادت كاظهار مين بيالفاظ لكصين:

المل کاملان وزبدهٔ عار فان واستاد استادان، پیرپیران، پیشوای پیشوایاں،موحد حقائق آگاه حضرت ملاشاه سلمه الله تعالى (١)

ملاشاہ بدخشی کے صلقہ ارادت میں داخل ہونے کے لئے مسلمان ہونا کوئی شرطہیں تھی بنوالی داس نام کاایک ہندو پنڈت ان کے مریدین میں شامل تھا، وہ فارس میں شعر بھی کہتا تھا اور ولی مخلص تھا، اس نے ایک مثنوی بھی لکھی تھی، اس نے ہندوعقا کدیر مشتمل ایک کتاب نمایشنامه مولفه پر بود چندراودی کا فاری میں (۳۷-۱ه/ ۱۹۲۲ء) کوترجمه کیا، ملاشاہ کے معاصر تذكره نويس نے ١٠٥٩ هـ/١٦٨١ء) كے واقعات كے تحت لكھا ہے كہ بنوالى داس ولى ملاشاه کی خدمت میں حاضر ہوااور تعلیم کی درخواست کی جب ملاشاہ نے کہا کہتم تو مسلمان تہیں ہوتواس نے جواب دیا کہ میں کفراور اسلام دونوں ہے گزر چکا ہوں زنار اور تبیج تو وکر تمام قیود سے آزاد ہو گیا ہوں، ملاشاہ نے اسے مرید کر کے اجازت دی اس کے چندمرید بھی تھے،ملاشاہ نے بیخوب صورت شعراس کے بارے میں کہاتھا:

کی بکعبه و گهی بدیری رفتم غریق بحره پیش و پس نمی راند (۲) غورفر مائے اورنگزیب سے وابسۃ علماء وصوفیہ کی تعلیم کیاتھی کہ بدعتی ہے کوسوں دوررہیں ان کوا پی مجلس میں جگہ نہ دیں اور کہاں ملاشاہ جنہوں نے بنوالی داس کو نہصرف مرید کیا بلکہ اسے اجازت وخلافت بھی دی۔ ایک اور معاصر مولف دبستان مذاہب نے لکھا ہے کہ بنوالی داس" الصوفى لا مذهب له" يرنه صرف يقين ركمتاتها بلكمل بيراتها (٣) يقيناس ك شخ ملاشاہ بدی بھی اس مسم کے معتقدات پر کاربند تھے۔

ملاشاه بدخشى نے نہصرف داراشکوه کومرید کیاتھا بلکہ باصرارتمام اسے خلافت واجازت وے كرم يدين كى تعليم وتربيت كرنے كے لئے بھى فرمايا تھا، داراخودلكھتا ہے:

<sup>(</sup>۱) داراشکوه:او یا نمیثاد ۳ (٢) توكل بيك: نسخه كحوال شابي، ورق ١٣٠ ب-١٥٥ -١

<sup>(</sup>r) دبستان نداهب ص۱۵۵

روزی بمبالغهٔ بسیار ومکرر رخصت ارشاد و اجازت و مدایت طالبان این طا نفه فرمودند(۱)

داراشکوہ نے استخارہ کے بعداس کارعظیم (خلافت) کا آغاز کیا (۲)، دارا کے مریدین کی فہرست تونہیں ملتی اگر وہ زندہ رہتا تو یقینا ان کی تعدادا کبر کے دین الہی میں داخل ہونے والوں سے کئی گنازیادہ ہوتی (۳)۔

اب فرق ملاحظہ یجئے کہ اور نگزیب نقشبندی مشائح کی نگرانی میں تاحیات سلوک کی مشق وریاضت کرتا رہا ہمارے مشائخ نے اسے مدارج سلوک کی بشارت کئی بار دی تھی لیکن کسی مولف کی تحریر سے بیٹا بت نہیں ہوتا کہ انہوں نے اسے اجازت وخلافت بھی دی ہواور اسے تربیت مریدین کے لئے کہا ہواس کا ثبوت بیہ ہے کہ اسمال میں 179 ء کوایک شخص بنگال سے اور نگزیب کا مرید ہونے کے لئے حاضر ہوا تو اس نے ایسا کرنے سے صاف انکار کرتے ہوئے تھم دیا کہ اس شخص کو مرہند جیجیں تا کہ اسے وہال سر ہندی ٹو پی اڑھائی جائے یعنی اسے مشائخ سر ہند سے بیعت کروایا جائے (۴)۔

ينيخ محت الله الهآبادي

شخ محت الله اله آبادی (۵) (ف ۱۰۵۸ه ای ۱۹۴۸ء) عهد شاہ جہان کے سلسلۂ چشتیہ صابریہ کے نامور مشائخ میں سے تھے، انہوں نے اپنی تعلیمات کی بنیاد شخ اکبرمی الدین ابن عربی کے افکار پر رکھی، انہوں نے اسے اپناموضوع بنالیا تھا یہاں تک کہ وہ اس میں اجتہاد

<sup>(</sup>١) داراشكوه: سكينة الاولياء ١١٧ (٢) الضأ ١١٥

<sup>(</sup>۳) بلوخمان نے آئین اکبری (۱/۲۱۸-۲۱۹) میں مختلف کتب تاریخ ہے اکبر کے اٹھارہ مریدین کی فہرست مرتب کی ہے۔ مرتب کی ہے۔

<sup>(</sup>۵) مالات كے لئے ملاحظہو:

<sup>(</sup>۱) عبدالرحن چشتی: مرأة الاسرار-قلمی نسخ مملوکه مولوی محمد یعقوب فرایی ،کوئه

<sup>(</sup>٢) شوكت حسين الدآبادى: ذكر المعارف (تذكره فيخ محب الله الدآبادى)، الدآباد، ٢ ٢ ١١٥ ه

<sup>(</sup>٣) رحمٰعلی: تذکره علمائے مندرجمہ وحواثی محمد ایوب قادری - ۲۰۰۳

<sup>(</sup>١٨) عبدالحي حنى: زبهة الخواطر ٥/٣٢٢-٢٥٩

کے درجہ کو پہنچ گئے، انہوں نے شخ اکبر کے وحدت الوجود کے افکار کو ہندوستانی مزاج کے مطابق اس طرح بیان کیا کہ ' وحدت ادبیان' کی مثالوں کے متلاثی افراد کو ان میں سے مطابق اس طرح بیان کیا کہ ' وحدت ادبیان' کی مثالوں کے متلاثی افراد کو ان میں سے بہت سامواد مل گیا۔

انہوں نے عربی میں فصوص الحکم کی شرح لکھی اور پھر (۱۹۰۱ھ/۱۹۳۱ء) کوفاری میں اس کی دوسری شرح کی اور شخ عبدالرحیم خیر آبادی (جوشخ کے مکتوب الیہ بھی تھے) کی وساطت سے اس کا ایک نسخہ داراشکوہ کو بھیجا، اس کے علاوہ انہوں نے ہفت احکام اور مناظر اخص الخواص (۱۹۵۰ھ/۱۹۲۰ء) کوعبادات مناظر اخص الخواص (۱۹۵۰ھ/۱۹۲۰ء) کوعبادات الخواص، تفییر القرآن، المغالطة العامہ اور عقائد الخواص وغیرہ بھی تالیف کیس (۱) ان سب الخواص، تفییر القرآن، المغالطة العامہ اور عقائد الخواص وغیرہ بھی تالیف کیس (۱) ان سب کتابوں میں ان کا بنیا دکا ظریہ وحدت الوجود کا پرچارا در افکار ابن عربی کا دفاع ہے۔

موضوع بحث وحدت الوجود ہے، اس مجموعہ میں داراشکوہ کے نام ان کے طویل مکتوبات موجود ہیں۔

پروفیسرخلیق احمدنظامی مرحوم جنہوں نے سلسلۂ چشتیہ پر تحقیقی کام کیا ہے اور اس سلسلے کے افکار کا گہرامطالعہ بھی کر چکے ہیں، وہ شلیم کرتے ہیں کہ:

شاہ محت اللہ اللہ آبادی تصوف کے جس حلقہ فکر کی ترجمانی کررہے تھے اس سے دارا شکوہ کو خاص عقیدت تھی (۲)۔

داراشکوہ نے اپنے ایک خط میں شخ محب الله کولکھا ہے کہ میر ہوالات کے جواب آپ نے جس انداز میں دیے ہیں اس سے بڑی مسرت ہوئی اور مجھے ان سے آپ کے ساتھا بی ہم مشر بی کاعلم ہوگیا،لکھتا ہے:

مکتوب ایشال .....رسید، از مطالعه آن مسرت وخوش وقتی روی داد، هم مشر بی م ایشان معلوم خاطر گردید....این مشرب راصاف دریافته باشد (۳)

<sup>(</sup>۱) ان رسائل کے لئے دیکھئے تاریخی مقالات خلیق احمد نظامی ۱۳۸۸

<sup>(</sup>r) نظامی، خلیق احمه: تاریخی مقالات، ۱۳۹ (۳) نجیب اشرف ندوی (مرتب): رقعات عالمگیر ۳۲۹

دارا شکوہ شیخ محب الله کے حین حیات ہی متفد مین صوفیہ کی کتابوں کا مطالعہ ترک کر چکا تھا اور ان سے اس کا دل اچا ہے ہوگیا تھا اور وہ اب اپنے دل کی گہرائیوں کا مطالعہ کرنے لگا تھا ،ای خط میں شیخ صاحب کولکھتا ہے:

به مطالعهٔ دل که بحریست الامحدودوازآن بمیشه گوہر ہای تازہ برون ..... می آید(۱)

یول تو شیخ محب الله کے ساتھ اس کے تعلقات اس وقت زیادہ استوار ہو جاتے ہیں

جب شیخ صاحب کے مسکن الدآبادی صوبیداری اس کے ہیردگی جاتی ہے لیکن اس سے قبل شیخ صاحب اسے شرح فصوص الحکم کا ایک نسخہ روانہ فر ماکرا پنے خیالات سے آگاہ کر چکے تھے۔

صاحب اسے شرح فصوص الحکم کا ایک نسخہ روانہ فر ماکرا پنے خیالات سے آگاہ کر چکے تھے۔

ہم ۱۹۴۳ – ۱۹۴۵ء کو جب اس صوبے کی گرانی اس کے ہیر دہوئی تو اس نے شیخ کو ایک خط کے ذریعہ اس کی خوشخری دی اور اسے شیخ سے استفادہ کا بہترین موقع قرار دیا، اس کے جواب میں حضرت شیخ نے جو کمتوب لکھا اس کے الفاظ اس طرح ہیں:

ازگرفتن صوبهاله آباد بیشترخوشحال بوجود تست، برصاحب عالم روش است که چول فقیر بری جمداخلاق حمیده والطاف که صاف درطینت وعین ثابت آل مربی و ملاذ فقراء بید عنایت رحمانی تعبیه یافته نظری کند، شکر بای گوید که بیج شاه وشنراده به مکالات صاحب عالم مشرف شده باشد، پس زبی سعادت ابل زمانه که مثل تو شنرادهٔ داربارای بینندواوصاف ببندیده آل صاحب می شنوند (۲)

ہمیں داراشکوہ کے سیاس رجمان کاعہد شاہ جہان میں ہی جنگ تخت نشینی ہے بہت پہلے ہی علم ہوجاتا ہے جب وہ شخ محت الله ہے اکبر کے عہد کے پیدا شدہ ایک سیاس مسئلہ کہ آیا حکومت کو اپنی ساری رعایا کا مساویانہ خیال رکھنا چاہئے یا مسلم و کافر میں تمیز کرنی چاہئے (۳)؟ کے بارے میں استفسار کرتا ہے۔

چەمۇمن و چەكافر كەخلق خدا بىدائش خداست دسىداين مقام كەصاحب آل مقام بېر كىے ازنصائح و فاجر دمومن و كافر ترحم كندرسول خدااست صلى الله عليه دسلم (۱۳)

<sup>(</sup>۱) نجیب اشرف ندوی (مرتب) رقعات عالمگیر ۳۳۰ (۲) نظامی: تاریخی مقالات ۱۵۰–۱۵۰ (۳) ایضاً ص۱۵۰

جب كه حضرت مجد دالف ثاني اورخواجه محم معصوم ال فتم كے نظريات اور ملح كل كى ياليسى كے سخت خلاف تھے ان حضرات نے اپنے بہت سے مكاتيب ميں كفار يريخي كرنے اور ان سے دورر ہے اور ماضی میں مسلمانان ہند پر ہونے والی تمام زیاد تیوں کا اصل سبب ہندوستان کے مسلمان حکمرانوں کی کفار دوتی کا سبب بتایا ہے، حضرت خواجہ نے اپنے ایک مکتوب میں اليے فقراء جو ملح كل كے قائل تھے پرانسوں كرتے ہوئے انہيں" ضلالت و كمرابى" كاشكار بتایا ہے، فرماتے ہیں:

طريقة مرضيه أونيزغلظة وقبال باكفار بوده عجب فقراا ندكهراه بيغمبرخداو پيثواي خود گزاشته راه دیگراختیار کرده اند.....غیراز ضلالت و گمرای نخوامدافزود..... کفار بیشک اعداء الله اند که بنصوص قطعیه ثابت شده است عجب دعویٰ دوسی ست که بدشمنان اودوستی دارندوتبری نمی نمایند.

ای مکتوب میں آپ پرزور الفاظ میں فرماتے ہیں کہ میرے نزد یک کفار اور کفر پرتیزی بى رضائے البى كے حصول كاسب سے برداعمل ہے، لكھاہے:

چیم از برای حصول رضای حق جل وعلا برابرای تیری نیست (۱) حضرات نقشبندی کی میں تعلیمات اور نگزیب کے لئے مشعل راہ بنیں (۲)

شخ محتِ الله كے جس رساله پراس وقت كى ذہنى فضا مكدر اور مذہبى ماحول ميں ہلچل مج گئی وہ رسالہ تسویہ تھا جس میں انہوں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم پرنز ول وحی کے بارے میں الیی بحث کی تھی جوعلاء کے نزدیک قابل اعتراض تھی (۳) اس رسالے کے خلاف با قاعدہ کارروائی تو ان کی وفات کے بعد اورنگزیب کے عہد میں ہوئی لیکن معاصر ماخذ معارج الولايت كے ایک اندراج سے معلوم ہوتا ہے كہ ان کے حین حیات بھی ان کے نظریات کے خلاف شورش بریا ہوئی تھی اور وہ اس قدر شدیدتھی کہ عوام ان کے تل کے در بے ہو گئے تھے، جب شیخ محمد رشید جو نپوری کومعلوم ہوا تو وہ برق رفتاری ہے جو نپور سے آئے اور عوام کے

<sup>(</sup>۱) محم معصوم، خواجه: مكتوبات ۵۵/۳ سا۱،۸۹

<sup>(</sup>٢) ان امور کی تفصیل مختلف مقامات پر مقدمهٔ حاضر میں بیان کی جا چکی ہے۔

<sup>(</sup>٣) شيرخان لودهي: مراة الخيال، طبع مطبع فتح الا خبار، كول،٨٨٨٨،٢٢٨\_

زنے سے بچایااوران کے کلام کی توجیح کر کے عوام کے جذبات فرو کئے (۱)۔

اورنگزیب کے عہد حکومت میں راسخ العقیدہ علاء کی درخواست پراورنگزیب نے ان کے رسالہ تسویہ کے تمام نسخ جلانے کا حکم صادر کیا تھا بلکہ خوداس کا مطالعہ کیا تو شاہ صاحب کے تمام مریدین کودربار میں حاضر ہونے کا حکم دیالیکن شاید بیملی طور پرممکن نہیں تھا ان کے صرف دو خلفاء میر سید محمد قنوجی اور شیخ محمدی سے اورنگزیب کی بات چیت کا ذکر ملتا ہے (۲)۔ان میں سے اول الذکر نے تو اورنگزیب کی گرفت پرشخ محب اللہ سے اپی بیعت تو ڑدی کیکن شیخ محمدی اس پرقائم رہے (۳)۔

رسالہ تسویہ کی شرحیں کھی گئیں تائیدی اور تردیدی جمس بازغہ کے مشہور مصنف ملا محمود جو نپوری (ف ۱۰۱۲ه/ ۱۲۵۱ء) نے حرز الایمان کے نام سے رسالہ تسویہ کا رداکھا جس کا انداز بیان سخت ہے اور اس میں فسادز مانہ کا شکوہ کرتے ہوئے علماء سوء اور صوفیہ خام پرکڑی تنقید بھی کی ہے اور ان کی اخلاقی کمزور یوں کے ساتھ ان کی فکری ہے راہ روی کا بھی تذکرہ کیا ہے (۴)۔

رسالہ تسویہ کی دوسری تردیدی شرح خواجہ خرد بن حضرت خواجہ باقی بالله کی ہے جس کا نام القول السدید ہے،خواجہ خرد نے شاہ محب الله کے افکار کو تقید کا نشانہ بنایا ہے لیکن شائنگی ومتانت کے ساتھ ان کارد کیا ہے، آیک مقام پر لکھا ہے کہ اگر انہیں رسالہ تسویہ شیخ محب الله ومتانت کے ساتھ ان کارد کیا ہے، آیک مقام پر لکھا ہے کہ اگر انہیں رسالہ تسویہ شیخ محب الله

<sup>(</sup>۱) عبدی، عبدالله خویشکی قصوری: معارج الولایت -قلمی، ذخیرهٔ آ ذر، مخزونه کتابخانه، مرکزی دانش گاه بنجاب،لا ہور - نمبر ۲۵-ایچ ورق ۳۳۲ (تفصیل کے لئے ملاحظه احوال وآ ٹارعبدالله خویشکی ۱۵۵)-

<sup>\* (</sup>۲) مرا ۃ الخیال ۲۲۸-۲۲۹ (اس رسالے کے خلاف اور نگزیب کی کارروائی کے محرک ججۃ الله محمد نقشبند ٹانی بن خواجہ محم معصوم بتائے گئے ہیں (روضۃ القیومیہ ۹۲/۳) لیکن اس بیان کوشیہ کی نظر ہے دیکھنے کی کوئی وجہ نظر نہیں آتی ہے کیونکہ اور نگزیب کے ساتھ ان حضر ات کے جس قتم کے روابط تھے اس سے اس شرعی گرفت کے محرک یہی بزرگ ہو سے تین ۔

<sup>(</sup>m) مقاصد العارفين، مقدمه دُّ اكثرِ نثار احمد فاروقی ۵-۸

<sup>(</sup>۳) شبیراحمد خان غوری: تسویه کی شروح وجروح، (مقاله مشموله تصوف برصغیر میں، پٹنه، ۱۹۹۲ء ۴۰ – ۱۳ (حرز الایمان عربی زبان میں ہے جس کا ایک خطی نسخہ ذخیر ہُ مولا ناعبدالحی فرنگی محلی مخزونہ آزاد لائبریری علی گڑھ میں ہے)

کے جین حیات مل جاتا تو وہ ان تعقبات کو انہیں بھیج کر ان کو متنبہ کرتے (۱)۔ حرز الایمان اور القول السدید کے رد میں شیخ حبیب الله ساکن پٹنہ نے نہایت غیر سجیدہ جوالی رسائل لکھے تھے (۲)۔

شخ محب الله اله آبادی تواپنے مکتوبات میں اس رسالے کوعام کرنے ہے اپنے خلفاء کو منع کرتے رہے کہ اسے اپنے خلفاء کو منع کرتے رہے کہ اسے اپنے تک محدور کھیں اور اغیار کو نہ دکھا کیں لیکن اس دور کی فضا ہی کچھا لیں ہوگئی تھی کہ اس فتم کے کٹریچر کا تقاضا کیا جانا لگا تھا ، اس لئے ان کے مریدین اس کے یابند نہ رہ سکے۔

شاہ محب الله کی ساری تالیفات اور خصوصاً ان کے مکتوبات کے مجموعہ کا مطالعہ از بس لازم ہاں سے اس عہد کی فکری فضا اور دومتحارب مکا تب فکر جن کے ترجمان داراشکوہ اور اور نگزیب تھے، کے تصورات کا تجزیہ کرنے کے لئے یہ مجموعہ بنیادی اہمیت رکھتا ہے۔ محسن فانی کشمیری

ملامحر حن فانی (ف ۱۰۸۲ه/۱۹۷۱ء) حضرت میاں میر لا ہوری، ملاشاہ برخشی اور شاہ محرف فائی (ف ۱۰۸۲ه/۱۹۷۱ء) حضرت میا میم محلی تھا اور حضرت ملا یعقوب صرفی شاہ محب الله اله آبادی (۳) کاعقیدت مندتھا، وہ ذی علم بھی تھا اور حضرت ملا یعقوب صرفی کاشاگرد بھی (۴) آزاد مشرب صوفیہ میں اس کا بلند مقام ہے، اپنے اپنے نصیب کی بات ہے ملا یعقوب صرفی کے شاگرد شنخ احمد سر ہندی بھی تھے جو اپنے تقوی، پاسداری شرع شریف اور تروی شریعت کے لئے خد مات کے عوض وہ تو مجد د الف ٹانی کے لقب سے شریف اور تروی شریعت کے لئے خد مات کے عوض وہ تو مجد د الف ٹانی کے لقب سے

(۱) ایضنا ۲-۱۳۲-۱۰ اس رساله کاایک خطی بھی ای مذکورہ مجموعہ میں شامل ہے۔

ملامحمود جونپوری اورخواجہ خرد دونوں کی تر دیدی شروح کے رد میں شیخ صبیب الله ساکن پیٹنہ نے جوابی رسائل لکھے تھے جواس مجموعہ میں محفوظ ہیں۔ (ایصنا ۴۳) رسالہ تسویہ کی مختلف سات شروح کے اجمالی بیان کے لئے ملاحظہ ہو، مسعود انور کا کوروی: کواکب، ۱۲۴

(٢) فانى نے اس كى خوردوضاحت كى ب:

برپا کر دم سلنه پیرو مرید

بم ملا شاه و بم میاں میر شدم (پاکستان میں فاری ادب ۳۳۲/۲)

(m) محمداعظم دیده مری: تاریخ تشمیر ۰ که

ملقب ہوئے اور ملامحن فانی داراشکوہ اور ملاشاہ بدخشی کی صحبت سے فیض یاب ہوکر'' موحد'' اور آزاد خیال کہلانے میں فخرمحسوکر تانظر آتا ہے۔

ملامحن فانی ایسے افکار کا پر چار کرنے میں مصروف تھا کہ علماء کواس کے خلاف آواز بلند کرنا پڑی اس کے خلاف آواز بلند کرنا پڑی اس کے اپنے اس شعر سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے خلاف فتوی صادر کیا گیا تھا قاضی از دیبا چہ ای برنسخہ فانی نوشت فتوی خونین رقم زدز ہررا در شیر کرد (۱)

اس شعر میں وہ وحدت الوجود کو وحدت ادبان کارنگ دیتے ہوئے محسوں ہوتا ہے۔ کتاب صلح کل گر درس گوید پیر میخانہ تواں ازبادہ تو حید شت اوراق مذہبا(۲) ایک شعر میں اس نے شرعی عبادات سے بےزاری اورا پنے لئے ان کوغیر ضروری قرار

ریاہ:

ایں عبادتہای رسی خوش نمی آید مرا لیک میدانم کہ کردن خوشتر ازنا کردن است(۳) کی میدانم کہ کردن خوشتر ازنا کردن است(۳) چونکہ فانی کے پیرنے ''من چہ پروائے مصطفیٰ دارم'' کا نعرہ لگایا تھاس لئے فانی کے اس شعرسے بھی ای شم کی فکر کا اظہار ہوتا ہے:

نیست ما روشندلان را حاجت طواف حرم
کلبهٔ تاریک ما بیت الحرام ما بس است(۴)
وحدت الوجودی صوفیه کی طرح فانی بھی معتقد ہے کہ اپنی ذات کوخدا کی ذات میں فنا
کردواور ہو بہوعین خدا ہوجاؤ:

در بح قطره نا شده گوهرنمی شود (۵)

ور ذات دوست محوشو از بایدت کمال

<sup>(</sup>۱) ظهورالذين احمد: ياكتان مين فارى ادب٢٨/٢

<sup>(</sup>٢) ايضاً

<sup>(</sup>٣) اليناء/٣٣٣

<sup>(</sup>٣) ايضاً

<sup>(</sup>۵) اینا۲/مس

فانی داراشکوه کی سرکار سے متوسل تھا ایک شعر میں در داراشکوه پرسجده کرتے ہوئے نظر اے:

فانی کہ سجدہ در داراشکوہ کرد دیراشکوہ کرد در داراشکوہ ملا شاہ بخشی کے نام اپنے خطوط محن فانی کے ہاتھ ہی بھیجتا تھا (۲)۔
داراشکوہ ملاشاہ بخشی کے نام اپنے خطوط محن فانی کے ہاتھ ہی بھیجتا تھا (۲)۔
دارااور فانی کے مابین خطوکتابت بھی تھی ایک خط میں دارانے اس سے اس کے خلص فانی کے بوجو بسی فانی نے جو عرضداشت ارسال کی اس میں فانی کے بوجو بسی فانی نے جو عرضداشت ارسال کی اس میں اس نے داراکو "مرشد مستر شدان "اور" بادشاہ دین و دنیا " لکھنے کے علاوہ حسب ذیل قابل توجہ القاب سے نواز ا:

بموقف عرض راز دانان ملک وملکوت ورمز شناسان جروت و لا ہوت کہ مقربان درگاہ صاحب عالم فانی و فز دیکان بارگاہ مالک جہاں، جاود انی (۳) اس قتم کے اصحاب کے ساتھ تعلقات نے دارا کو شرعی عبادات کورسی عبادات کہنے اور ان سے بے زاری کا اظہار کرنے پراکسایا تھا۔

مرمد

وہ آرمینیہ کا باشندہ، کاشان میں مقیم رہا اور نسلا یہودی تھا، اسرائیلی زبانوں اور علوم کا ماہر اور شہور حکماء ملاصدراشیر ازی اور ابوالقاسم فندر سکی کاشا گردتھا، ہندوستان چلا آیا، حیدر آباد (دکن) میں رہا، عبدالله قطب شاہ نے اسے خوش آمدید کہا وہ اپنے تھٹھہ کے قیام اور دکن) میں رہا، عبدالله قطب شاہ نے اسے خوش آمدید کہا وہ اپنے تھٹھہ کے قیام (۲۳۰ اھ/ ۱۹۳۲ء) کے دوران ایک ہندولڑ کے ابھی چند پر ایساعاشق ہوا کہ بس اس کا مولوں کررہ گیا، اسے کئی زبانیں سکھا کیں، اس ہندولڑ کے نے اس کی گرانی میں تو ریت کے ابتدائی جسے کا فاری میں ترجمہ کیا، دبستان مذاہب کا مولف سرمدسے ۱۹۵۰ ھے/ ۱۹۲۷ء کو حیدر آباد میں ملاتھا (۲) اور اس کے کئی اقوال بھی نقل کئے ہیں اس کے اشعار سے عیاں ہوتا حیدر آباد میں ملاتھا (۲) اور اس کے کئی اقوال بھی نقل کئے ہیں اس کے اشعار سے عیاں ہوتا

<sup>(</sup>۱) فانی: مثنویات فانی مرتبه عابدی ص ۵ (۲) دارا شکوه: سکینة الاولیاء ص ۱۸۰

<sup>(</sup>٣) باكنان ما فارى ادب ٢ / ٢٠٠٠

<sup>(</sup>٣) سرمد کے بیالات معاصر کتاب دبستان نداہب سے ماخوذ ہیں (٢١٥-٢١٦)

ہے کہ وہ وحدت ادیان کا قائل تھا،اس کا ایک شعرہے:

در کعبه و بت خانه سنگ او شد و پوب اوشد کیجا حجر الاسود و کیجا بت مندو شد(۱)

اگر چهاس نے اسلام قبول کرلیا تھالیکن اس کے نظریات وافکار میں کوئی فرق نہیں پڑا تھاوہ ۱۰ مام ۱۰ مام ۱۲۵ ء کو دہلی پہنچا، معاصر تذکرہ نویس شیر خان لودھی نے مرا ۃ الخیال میں کھا ہے کہ چونکہ داراشکوہ کی طبیعت اس قتم کے مجانین کی طرف راغب ہے، اس لئے: چوں خاطر سلطان داراشکوہ بجانب مجانین میل داشت صحبت باوی در گرفت و مدتی باتر صفات اوسرخوش بودتا آئکہ روزگار طرح دیگرانداخت (۲)

ہمارا قیاس ہے کہ سرمدیونہی گھومتا پھرتا ہوا دہلی نہیں پہنچاتھا بلکہ داراشکوہ نے اسے خود بلایا تھا دارا کے ساتھ اس کی مراسلت بھی تھی، دارا کے دوخطوط بنام سرمد طبع ہو چکے ہیں (۳)۔

> سرمد کے اپنے کلام اور معاصر کٹریجرسے بیٹا بت ہوتا ہے کہ وہ: ۱- حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی معراج جسمانی کا قائل نہیں تھا۔ ۲- وہ کلمہ طیبہ کا صرف نفی والا حصہ لا الہ ہی پڑھتا تھا۔

> > ٣- وه خدا كا بحى منكرتها (٣)-

اورنگزیب نے اپنے آغاز حکومت میں جہاں دوسرے غیرمتشرع صوفیہ کا احتساب کیا وہاں سرمد کو بھی طلب کیا گیا اس سے مندرجہ بالاعقا کد پرسوالات کئے گئے علماء کی عدالت

<sup>(</sup>۱) ایضا ۲۱۷ (۲) لودهی، شیرخان: مرأة الخیال، طبع کول ۲ ۱۸۳۸ء، ۱۵۳

<sup>(</sup>۳) پہلامکتوب مرتبہ سید مصطفیٰ طباطبائی رسالہ انڈواریانیکا (کلکته) میں طبع ہوا (بحوالہ سکینة الاولیا، مقدمه ۳۹) دوسرا مکتوب سرمد بنام دارا اور اس کا جواب از طرف دارا مجمع الافکار مرتبہ افتد ارحبین صدیقی - پیٹنہ، ۱۹۹۳ء میں شامل ہے۔ (۲۸)

<sup>(4)</sup> Hashmi, B. A: Sarmed, his life and Quatrains, Islamic Culture, oct. 1933. p. 671.

میں وہ ان کے مناسب جواب نہ دے سکا جس کے جرم میں اسے موت کی سزادی گئی (۱)۔ یقیناً داراشکوہ ای قتم کے صوفیہ کام کی صحبت میں رہ کر'' کعبہ وبت خانہ' اور'' مسجد و مندر'' کا فرق مٹانے کے در بے ہوا تھا۔ بابالال

وحدت ادیان کے پر چاراور کفرواسلام کے فرق کومٹانے کے لئے وجود میں آنے والی بھگتی تحریک کاس آخری دورشاہ جہانی میں بابالال ہی علم بردار تھا اور اپنی فکر کو پھیلانے کے لئے اس نے باقاعدہ ایک حلقہ بنار کھا تھا جو بابالالی کہلاتے تھے۔

داراشکوہ کا اس کے ساتھ بہت گہراتعلق تھا، وہ اپنے پرائیویٹ سیکرٹری چندر بھان برہمن کے ہمراہ لا ہور میں بابالال سے نومبر اور دعمبر ۱۹۵۳ء کو دو ماہ تک ملاقاتیں کرتار ہا جس میں چندر بھان ترجمان کی حیثیت سے موجود تھا، اس عرصہ میں باباسے جو گفتگو ہوئی وہ کتابی صورت میں ہندی زبان میں محفوظ کر لی گئ (۲) بعد میں ان مکالمات کے ترجمان چندر بھان برہمن نے اس کا فاری میں مخزن نکات یا نادرالؤکات کے نام سے ترجمہ کیا (۳) ان مکالمات میں جو سوالات دارانے کئے ان سے واضح ہوتا ہے کہ اس کا ذہن کس طرح تیزی سے ان سادھوؤں کے افکار سے متاثر ہور ہا تھا، اس کے بعد جب اس نے ہندوؤں کی مذہبی کتابوں کا گہرا مطالعہ اور پھر ان پر تحقیق و ترجمہ کا کام شروع کیا تو اس وقت تک وہ بالال سوا می کے رنگ میں پوری طرح اپنے آپ کورنگ چکا تھا۔

<sup>(</sup>۱) سرم كِتَل كِسلسل مِن مختلف بيانات كے لئے ملاحظه بو:

واقعات عالمكيري ١٢١-١٢٢، مَاثر الامراء السمه ٢٢٥-٢٢٥، مرأة الخيال ص ١٥٨ وغيره

<sup>(</sup>r) اصل رساله کا بندی نام یہ بے:Goshti Baba Lal Dyal

<sup>(</sup>Abidi, S.A.H: Chandra Bhan Brahman, Islamic Culture, April 1966. p. 94)

<sup>(</sup>٣) بيفارى ترجمهاور پھراس كااردوتر جمه بھى كئى بارطبع ہو چكا ہے۔

اس رسالہ کا فرانسیسی ترجمہ مشہور مستشرق ماسینیون (L. Massignon) نے کیا جو پیرس سے ۱۹۲۲ء کو شائع ہوا۔

معلوم ہوتا ہے کہ دارا ملاقات کے انہی ایام میں حسنات العارفین بھی مرتب کر رہاتھا اوران ملاقاتوں کے بعد ہی یعنی جنوری ۱۹۵۵ء کواسے کمل کرلیاتھا،اس کتاب میں بابالال کی وہ صیحتیں جواس نے دارا کو کی تھیں محفوظ ہیں۔

دارااس کتاب میں بابالال کو'' کمل عرفا''اور تمام ہندوؤں میں اسے اس سے زیادہ ''عارف مثنین'' شخص نظر نہیں آتا، اس نصیحت سے جواس نے دارا کو کی کفرواسلام کا امتیاز ختم ہوجا تا ہے، بابانے کہا:

ہر قوم میں عارف و کامل ہوتے ہیں خدا ان کی برکت سے اس قوم کونجات دیتا ہے تم کسی قوم کے منکر نہ ہونا (1)۔

ایک اورمقام پربابا سے نصیحت کرتا ہے:

(اے دارا) تم شخ نہ بننا، ولی نہ بننا اور نہ ہی صاحب خوارق وکرامات ہونے کی خواہش کرنا بلکہ آزاد مشرب فقیر بننا (۲) (فقیر بے ساختگی)

اس نے اگلے سال ۱۹۵۰ اھ/ ۱۹۵۵ء کو جب داراا بی مشہور کتاب مجمع البحرین لکھنے بیٹے اس کے افکار پوری طرح مسلط ہو بچکے تھے (۳)۔

داراشکوہ نے مجمع البحریق میں نبوت وولایت کے بیان کے تحت بابالال کواپنامرشدلکھا

:4

<sup>(</sup>۱) داراشکوه ندسنات العارفین ۹ م

<sup>(</sup>۲) ایضاً ۵۵ بابالال کی اصطلاح'' فقیر بے ساختگی'' کابیر جمیعصر حاضر میں وحدت ادبان کا سب سے بڑا تجربری نعرہ لگانے والے ڈاکٹر اطہر عباس رضوی نے کیا ہے یعنی

<sup>&</sup>quot;Be rather an independent Faqir" (Muslim Revivalist Movements in India, p. 355)

<sup>(</sup>m) ڈاکٹررضوی نے اس حقیقت کواس طرح تتلیم کیا ہے:

The answers which Dara Shukoh received form Baba Lal ......
were fully drawn upon by him in his unique work Majma-ul-Bahrain
...... (Rizvi, Movements, p. 355)

در زمان دیگر چوں شیخ من جنید ثانی شاه میر واستاد من میاں باری ومرشد من ملا شاه وشاه محد دلر باوشیخ طیب سر هندی و باوالال بیراگی (۱)

بابالال نے سر ہند کے قریب دہیان پور میں ایک مندر کے ساتھ اپنے چیلوں کی تربیت کے لئے ایک تربیت گاہ بنالی تھی، ایک بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ داراشکوہ کے تکم سے بیسادھی بابالال تعمیر کی گئی تھی جواب تک موجود ہے (۲) جہاں بہت سے طالب اس کے گردجمع رہے تھے۔

ہمارا قیاس ہے کہ داراشکوہ نے بابالال کے لئے قصدُ ایس مادھی سر ہند میں بنائی تھی کہ "محددی تحریک ہے کہ داراشکوہ نے بابالال کے لئے قصدُ ایس مادھی سر ہند شریف تھا کی "مجددی تحریک بنیادی فکر احیائے اسلام ہے اور جس کا مرکز سر ہند شریف تھا کی نقل وحرکات سے وہ ہروقت باخبررہ سکے۔

## چندر بمان برہمن

چندر بھان برہمن (۹۸۲-۱۰۷۴ه / ۱۵۷۳-۱۹۲۹ء حدود) شاہ جہانی عہد میں معززعہدوں پرفائر رہا(۳) وہ ہندوہونے کے باوجود مسلمان اسا تذہ سے عربی و فاری اور دین تعلیم حاصل کرتا رہااس کی طبیعت اور مزاج بالکل داراشکوہ جیسا تھا فرق صرف یے تھا کہ دارا نے حصول تخت کے لئے اپنے ندہبی عقا کد کو سیاسی لبادہ اوڑ ھا دیا تھا، معاصر مورخ محمصالے کنبوہ نے لکھا ہے:

اگر چه بظاهرز ناربنداست اماسراز كفر برمی تابدو هر چندبصورت مندواست امادر

<sup>(</sup>١) داراشكوه: مجمع البحرين ١٠١٠

<sup>(</sup>۲) تنیش دان و ڈیرہ نے دارا کے ٹی مرتبہ بابالال کے پاس جا کرمستفید ہونے کا ذکر کرنے کے بعد بتایا ہے کہ اس وقت تک باباکے سے دہ نوشتہ اس وقت تک بابا کے سے دہ نوشتہ اس کے سے دہ سے نوشتہ اس وقت تک بابا کے سے دہ نوش کے سے مطبوعہ تبران ، مقدمہ ۲۳۷ میں مقدمہ ۲۳۷ مطبوعہ تبران ، مقدمہ ۲۳۷

<sup>(</sup>۳) ڈاکٹرامیر حسن عابدی نے اسلامک کلچر (اپریل ۱۹۲۷ء) میں ڈاکٹر عبدالحمید فاروقی نے مقدمہ دیوان برہمن میں اور ڈاکٹر ظہورالدین احمہ نے پاکستان میں فاری ادب (۲/ ۹۳ – ۱۲۳) میں معاصر ما خذاور برہمن کے بیانات کی روشنی میں برہمن کے حالات زندگی مرتب کئے ہیں

معنی دراسلام می زند(۱)

اس کی نظر میں کعبہ و بت خانہ مسجد و مندراور مسلمان و مندو میں کوئی ند ہجی فرق نہیں تھا،
وہ اپنے افکار کے اعتبار سے وحدت ادبیان کے کمتب فکر کا ایک خاص رکن معلوم ہوتا ہے،
اس نے اپنے اشعار میں جن خیالات کا اظہار کیا ہے وہ دارا شکوہ کے لئے بڑے پر شش
تھے۔ایک باردارا نے شاہ جہان سے کہا کہ برہمن کو بلاکراس سے وہ تازہ شعر سننا چا ہتا ہوں
جس میں اس نے کہا ہے کہ میں کئی مرتبہ کعبہ گیالیکن چونکہ میرادل کفر آشنا تھا اس لئے واپس
آیا تو وہی برہمن ہی تھا، چنانچہ برہمن نے دربار میں حاضر ہوکر اپنایہ شعر سنایا:

مرا دلیست بکفر آشنا که چندی بار بعب بردم و بازش برجمن آوردم (۲)

دارا کا بیسب سے پندیدہ شعرتھا جواس نے اصرار کر کے شاعر کو در بار میں بلاکراس کی زبان سے سنا، ایک شعر میں اپنے بت خانے کی عظمت بیان کرتے ہوئے کہا ہے کہا ہے شیخ جب بیخراب ہوجا تا ہے تواسے خانہ خدا کا نام دے دیا جاتا ہے:

بین کرامت بخانهٔ مرا ای شخ که چون خراب شود خانه خداگردد(۳) مارے خیال میں اس کا درج ذیل شعراس عہد کے وحدت الوجود کی فکری ترجمانی کرتا

ہمارے حیال بین ان 6 درج دیں مسرا ک عہدے وحدت الو بودی حرف حربیاں حر ہے جبکہ اس فکر کو وحدت ادیان کے لئے استعمال کیا جار ہاتھا:

بانی خانه و بت خانه وی خانه یکست خانه بسیار ولی صاحب هرخانه یکست

اس کے دیوان میں بہت ہے ایسے اشعار ملتے ہیں جن ہے اس کے ذہبی رجمانات کا اندازہ ہوتا ہے اگر دیوان داراشکوہ اور دیوان برہمن کا تقابلی مطالعہ کیا جائے تو متصوفانہ افکار میں بہت مماثلت ملے گی اسی جذباتی ہم آ ہنگی کی بنیاد پرتو داراشکوہ نے اس کی خدمات شاہ جہان ہے اپنے لئے مانگ کی تھیں، جب داراشکوہ قندھار کی مہم پردوانہ ہواتو برہمن اس کے مصاحب کی حیثیت ہے اس کے ہمراہ تھا اور جب دارااس مہم سے ناکام واپس آیا تو لا ہور میں بابالال اور داراکی ملاقات میں بھی ترجمان کی حیثیت سے برہمن شامل تھا اس

<sup>(</sup>۱) كنوه، محمصالح: عمل صالح ٢٣٣١٦

<sup>(</sup>٢) عابدى، اميرحسن: چندر بهان بريمن (مقاله محموله اسلامك كلچر، ابريل ١٩٦١ء ٨٣ (٣) ايساً ٨٨

ملاقات کے دوران گفتگوکوریکارڈ کرنے اور پھراس کا فاری ترجمہ کرنے کی خدمت بھی برہمن نے بی انجام دی تھی (۱) وہ اپنی منشات میں سر ہند جا کر بابالال دیال سے ملنے کا ذکر کرتا ہے جس کے پاس دور دراز سے لوگ آتے تھے (۲)۔ میال باری (ف ۱۰۲۲ه / ۱۹۵۲ء)

داراشکوہ نے حسنات العارفین اور مجمع البحرین میں انہیں اپنااستاد بتایا ہے، دارا کی سال ان کے پاس جا تار ہالیکن انہوں نے اس سے بات تک ندگی، آخر تین سال جب دارا نے ان کی خدمت کی تو انہوں نے گفتگو سے نوازا، انہوں نے مرتے دم تک داراہمیت کی کو اپنانام ونشان تک نہ بتایا، دارا کہتا ہے کہ چونکہ وہ قصبہ باری کے نواح میں عزلت گزین سے اس لئے میں انہیں'' باری تعالیٰ'' کہا کرتا تھا آخر وہ سکوت ٹو ٹا اور وہ خاموثی راز دارانہ گفتگو میں اس طرح تبدیل ہوگئی کہ دارا ان کی'' خدمت ایشان بسیار گتاخ بودم'' ایک مرتبہ دارانے ان سے بوچھا کہ آپ کس کے بندے ہیں تو انہوں نے کہا کہ میں'' بندہ خود'' ہوں انہوں نے مزید کہا کہ میں اپنام شربھی آپ ہی ہوں میں خود ہی اپنام بید ہوں سے باطنی طور پر ہروقت داراشکوہ کے حالات سے آگاہ رہتے تھے .....وہ موسم سر ماوگر ما میں بھی برحنہ از تو الح پر گئہ باری ایک بر ہندر ہے تھے ان کا مقبرہ جو انہوں نے خود بنوایا تھا موضع سرحنہ از تو الح پر گئہ باری ایک بر ہندر ہے تھے ان کا مقبرہ جو انہوں نے خود بنوایا تھا موضع سرحنہ از تو الح پر گئہ باری ایک بر ہندر ہے تھے ان کا مقبرہ جو انہوں نے خود بنوایا تھا موضع سرحنہ از تو الح پر گئہ باری ایک بر ہندر ہے تھے ان کا مقبرہ جو انہوں نے خود بنوایا تھا موضع سرحنہ از تو الح پر گئہ باری ایک بر ہندر ہے تھے ان کا مقبرہ جو انہوں نے خود بنوایا تھا موضع سرحنہ از تو الح پر گئہ باری ایک کنار سے تھان کا مقبرہ جو انہوں نے نکہ بند بھی بند ہوایا تھا۔

داراشکوہ نے خودلکھا ہے کہ وہ جب تک (ان کے مریتے دم تک) ان کے پاس جاتارہا کیکن ان کی مختل میں کبھی الله پاک کا ذکر تو در کنار کبھی نام بھی نہیں آیا ، اسی طرح اعبیاء واولیاء کے اساء بھی بھی ان کی زبان پڑئیں آئے تھے (۳) ایک مرتبہ دارانے ان سے پوچھا کہ ان کی تعلیم کہاں تک ہے؟ تو بولے میں نے '' ملاو پنڈ ت دونوں کو مارڈ الا ہے (۴) ۔'' یعنی وہ اسلامی وغیراسلامی علوم سے بے زارتھے۔

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھئے مقدمہ ہذاتحت" بابالال"

<sup>(</sup>٢) منشات برجمن بحواله مقدمه دُيوان برجمن نوشة عبدالحميد فاروقي ١٤

<sup>(</sup>٣)و(٣) يتمام ترمعلومات داراكى تاليف حسنات العارفين سے ماخوذ بين ١٩-١٧

فينخ سليمان مصرى قلندر

سلسائة قلندرية تعلق ركھتے تھے، داراكى ان سے ١٩٨٧ او ١٩٥٨ او كوملاقات ہوكى اللہ تقى اورخواب ميں اسے ايك قلندر مشرب بزرگ سے ملاقات كے بارے ميں پہلے، ي آگاہ كرديا گيا تھا وہ سياحت پيشہ تھے جب وہ ملتان پنچے تو دارانے والى ملتان كوحكم ديا كہ ان كا لور بي اعزاز سے استقبال كرے اور انہيں دارالخلاف لانے كا انظام كيا جائے، عند الملاقات داراكوان ميں " يگائى مشرب كا حساس ہوا۔ داراچونكہ اپ ہم مشرب صوفيه كا متلاشى تھا اس لئے يہ اس كے لئے بوى نعمت تھے، وہ خاص آزاد مشرب تھے انہوں نے خود داراسے بيان كيا تھا كہ ان كے نماز باجماعت نہ پڑھنے پر جب علاء نے اعتراض (طعن) كيا توانہوں نے امامت كرانے والے اس ديار كے تمام علاء كوناقص كہدديا:

علیائے ایں دیارطعن کردند کہ نماز باجماعت نمی گزارد ، فرمودند : اقتداء بہنا قصان نمی کنم (۱)

انہوں نے ایک بار دارا سے کہا کہ آئیس سیاحت کرتے ہوئے ۴۵ سال ہو گئے ہیں لیکن انہوں نے دارا جیساسخنوراور عالی مشرب شخص نہیں دیکھا (۲)۔

شاه فتح على قلندر (ف١١١ه/٢٠١١ء)

قلندر بیسلسله کی بید وسری شخصیت بین جن کے ساتھ ہمیں داراشکوہ کے تعلقات کاعلم ہوا ہے شاہ فتح قلندر اپنے عم بزرگ شاہ عبدالقدوس اور شاہ مجتبی قلندر عرف شاہ مجا قلندر لاہر پوری (ف ۱۰۸۴ھ/ ۱۲۷۹ء) کے تربیت یافتہ تھے(۳) سلسلہ قلندر بیہ ہندوستان میں وحدت الوجود کے لئے بحرز خار کی حیثیت رکھتا ہے، ہمارے خیال میں سلسلہ چشتیہ کے میں وحدت الوجود کے لئے بحرز خار کی حیثیت رکھتا ہے، ہمارے خیال میں سلسلہ چشتیہ کے

تقى على قلندر: روض الازهر في ما ثر القلندر، طبع رام بور، ١٣٣٥ ١٥ ١٥ ١٥

تقی حیدرقلندر: (مرتب) تعلیمات قلندرید (مجموعه کمتوبات بزرگان قلندرید، اس میں شاہ مجتبی قلندر کے کمتوبات بنام شاہ فتح قلندرموجود ہیں)۔۳-۰۳

<sup>(</sup>١) داراشكوه: حنات العارفين ٢٦ (١) الصالح

<sup>(</sup>٣) شاه فتح على قلندر كے حالات كے لئے ملاحظه و:

بعد افکار ابن عربی کی شرح و توضیحات میں اس سلسلہ کو خاص مقام حاصل ہے بلکہ سلسلہ چشتیہ کے دورز وال میں اس خدمت کو اس سلسلہ نے اپ ذ مہ لے لیا تھا خانقاہ کا کوری نے اس سلسلہ کے افکار کی جو کتا ہیں شائع کی ہیں وہ وحدت الوجود کی مکمل تصویر ہیں انہوں نے شاہ محب الله الم آبادی کے رسالہ تسویہ کی ایک مفصل شرح بھی شائع کی تھی (۱) شخ مجتبی قلندر اور شاہ فتح علی قلندر کے مابین جومر اسلات ہوئی ہے اس سے بھی عیاں ہوتا ہے کہ وہ کن افکار کے حامل تھے ان کے محبوب موضوع" نفی خودی" اور" تو حید وجودی" ہیں (۲)۔ افکار کے حامل تھے ان کے موضوع" نفی خودی "اور" تو حید وجودی "ہیں (۲)۔ دارا شکوہ اور شاہ فتح علی کے درمیان بھی مراسلت کا سلسلہ تھا حسن ا تفاق سے وہ

دارا شکوہ اور شاہ فتح علی کے درمیان بھی مراسلت کا سلسلہ تھا حسن اتفاق سے وہ سوالات جودارانے ان کی خدمت میں بھیج تھے اور ان کے جوابات بصورت رسالہ محفوظ بیں اور شائع ہو جکے ہیں (۳)۔اس کی ایک جھلک ملاحظہ ہو:

شاہ فتح قلندرائے جوابات کی وضاحت کے لئے جن شخصیات کے اقوال پیش کرتے ہیں ان میں مجذوب شیرازی کے علاوہ بھگت کبیر کا نام بھی شامل ہے جس کے افکار وہ "موحد ہندی" کے لقب سے فخر سے درج کرتے ہیں۔ "موحد ہندی" کے لقب سے فخر سے درج کرتے ہیں۔

ایک سوال میں دارانے ہوچھا کہ سمام کو جاب اکبر کہا گیا ہے تو شاہ فنخ فرماتے ہیں:
علم حق در علم صوفی کم شود ایں سخن کی باور مردم شود
دارانے ان سے جب' ظلوما جہولا'' کے بارے میں ہوچھا کہ بیانسان کی تعریف میں
کہا گیا ہے یا اس کی فدمت میں؟ اس کا جو جواب شاہ فنخ علی نے دیا وہ حرف بحرف ملاشاہ
بذشی کی تفییر کے مماثل ہے۔

دارانے ان سے دریافت کیا کہ'' بے نہایت'' دل میں کیسے ساسکتا ہے؟ تو اس کے جواب میں شاہ فتح نے فرمایا

<sup>(</sup>۱) تصفیه شرح تسویه (فاری از حافظ علی انورقلندر کا کوروی مع اردوتر جمه از تقی حیدرقلندر بن شارح ،مطبوعه کاکوری په

<sup>(</sup>۲) تقی حیدر: تعلیمات قلندریه ۳۸-۲۸

<sup>(</sup>٣) شامل مقدمه جوگ بضسك مرتبه امير حسن عابدي طبع على گذه

زعين وحدثش اين خود صلال است (۱)

طول و اتحاد این جا محال است صوفی احمد شطاری

سلسلہ شطاریہ کی تصوف میں ہے راہ روی اور شریعت سے دوری کا تذکرہ ہم ای مقدمہ میں متقل عنوان کے تحت کر چکے ہیں، داراشکوہ کے جن مشاکع سے تعلقات تھان میں ایک صوفی احمہ شطاری (۲) بھی تھے جن کی خدمت میں دارانے بارہ سوالات پر مشمل ایک عریضہ ارسال کیا۔ ان سوالات کے جو جو اب صوفی احمہ شطاری نے دیے وہ بابالال بیراگی کے جو اب کے ہم معنی ہیں اور اتحاد و حلول کی باتیں پردے پردے میں کہہ دی ہیں (۳)۔

شاه دوله دريائي تجراتي

شاہ دولہ گجراتی (ف ۱۰۸۷ه ۱۲۷۱ء) پنجاب کے چندمعروف مشاکخ میں سے سے، داراشکوہ ان سے ملاتھا (۴)۔ شاہ دولہ ایک آزاد مشرب صوفی تھے ان کے نزدیک ہندواور مسلمان میں کوئی خاص فرق نہیں تھا، ان کے حلقۂ مریدین میں کئی ہندو بھی شامل شھو وہ صلح کل کی پالیسی پڑمل پیرا تھے ان کے انہی اوصاف کے باعث داراشکوہ ان کا معتقد ہوگیا تھا، ان کا ایک مرید خاص بلہب رائے ہندوتھا جے انہوں نے "سدا سنت" کے خطاب سے نواز اتھا، وہ داراشکوہ کا وکیل بھی تھا ایک مرتبددارانے اپنے ای ایکی کونذرونیاز دے کرشاہ دولہ کی خدمت میں بھیجا کہ میرے لئے تاج و تخت کی دعا کریں تو انہوں نے

<sup>(</sup>۱) عابدی: جوگ بصب از داراشکوه، مقدمه ۲۲

<sup>(</sup>۲) صوفی احمد شطاری کے حالات جمیں اس وقت تک معلوم نہیں ہیں ہمارے کتا بخانے میں ایک شجرہ نامہ کا خطی اسے خوصوفی احمد شطاری کے مرید محمد سردار صوفی کا مرتب کیا ہوا ہے جس میں صوفی احمد شطاری کے مشاک طریقت کے مختلف شجرات درج ہیں۔

<sup>(</sup>۳) سوال وجواب داراشکوه وصوفی احمد شطاری کاقلمی نسخه نیشنل میوزیم کراچی میں محفوظ ہے (نوشاہی، سید عارف: فہرست نسخه ہای خطی موز هٔ ملی ۲۳۵)

<sup>(</sup>٣) جهان آراء: رساله صاحبيه ٩١

نورفراست سے بیمعلوم کرلیا کہ بادشاہت داراکوبیں ملے گی (۱)۔

شاہ دولہ نے اس سداست کوخلافت بھی دی تھی جو ہروقت نشے میں رہتا تھا اور شراب کے بغیراس کا گزارا بھی نہیں ہوتا تھا،خود شاہ دولہ اپنے مریدین کو مذہب کفار (ہندو) کے مطابق بقین کرتے تھے اور کے کل کی پالیسی پڑل پیرا تھے،معاصر ماخذ کرامت نامہ میں ہے:

بہب رائے سداست مرید معتقد حضرت ولی الله شاہ دولہ ..... کہ شاہ دولہ خلیفہ مقرر کردہ ہموارہ مست بادہ خود پرئی می باشد وو ہے نے آب شراب نمی ماند ..... ہمیشہ شاہ دولہ را از مقد مات تصوف بمذا ہب کفار تلقین نمودہ دم بھلے کل می بہیشہ شاہ دولہ را از مقد مات تصوف بمذا ہب کفار تلقین نمودہ دم بھلے کل می زند .....

شاہ دولہ کی درگاہ میں ان کے مریدین بھنگ پیتے تھے خودشاہ دولہ کی وضع قطع ہندوؤں جیسی تھی وہ زنار اور مالا کا استعال کرتے تھے اور ہندوؤں کی طرح قشقہ بھی لگاتے تھے۔ خودشاہ جہان کو جب ان امور کاعلم ہوا تو اس نے قاضی عبدالو ہاب کو ان معاملات کی تحقیق کے لئے بھیجا (۳)۔

شاہ دولہ کی سب سے متندوضخیم سوانح ان کے مرید خاص مشاق رام نے کرامت نامہ کے نام سے تالیف کی تھی (۴) گویا شاہ دولہ سے بیعت ہونے کے لئے مسلمان ہونا تو در کنار خلافت کے لئے بھی ہندویا مسلمان کی تفریق لازم نہیں تھی اس لئے دارا شکوہ کوان کے ساتھ ہم مشر بی کااحساس ہوا تھا۔

د گیرصوفیهٔ خام

دارا شکوہ نے حسنات العارفین میں کئی معاصر صوفیہ سے اپنی ملاقات کا حال اور ان کے اقوال لکھے ہیں ان میں سے چندا یک کا ہم یہاں ذکر کرر ہے ہیں:

<sup>(</sup>۱) مشاق رام مجراتی: کرامت نامه ۱۹۸

<sup>(</sup>٢) اليناً ٢٣١-٢٣١ (٣) اليناً ٢٣٠-١٣١١

<sup>(</sup>۳) کرامت نامہ تا حال طبع نہیں ہوئی ہے۔اس کا ایک خطی نسخہ بخط سید شرافت نوشا ہی مرحوم اس وقت ہمارے پیش نظر ہے۔

اس نے حسنات العارفین میں شاہ محد دار باکوا پنااستاداور مجمع البحرین میں اپنامر شد بتایا ہے (۱) اور ان کے جتنے اقوال نقل کئے ہیں ان سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ مسخ شدہ تصوف کی ساری منزلول کو تہ کر کے حلول واتحاد کے دائرہ میں داخل ہو چکے تھے وہ دارا سے ملا شاہ بدخشی کے اشعار سنانے کی اکثر فرمائش کیا کرتے تھے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ اس فکر سے متاثر ہوکر اس رنگ میں رنگے گئے تھے۔ ان کی زبان پردارا کے لئے اکثر یہی الفاظ ہوتے" الله بیا ، الله بی

شیخ طیب سر ہندی کوبھی دارانے مجمع البحرین میں اپنا مرشدلکھا ہے(۳) ای شیخ طیب کے ذریعہ دارا کو بابا پیارے کے بہت سے اقوال ملے تصفیخ طیب بابا پیارے کے سلسلہ پیار ہے تھان میں سے بعض فرمودات سے ہیں:

بابا پیارے کی قتم کی ظاہری عبادت نہیں کرتے تھے قرآن وحدیث سے اقوال کبھی نقل نہیں کیا کرتے تھے خدا کا نام اس لئے نہیں لیتے تھے کہ وہ تو غائب ہے، وہ مسنون طریقہ سے بال بھی نہیں کو اتے تھے (م) ۔ یہ ہبابا پیارے کی تصویر جن کے متعلق دارا کا اعتقادتھا:

از کبار مشاکح ہندوستان است ..... از اولیا ..... مثل وی دران وقت کسی نہ بودہ (۵)

صلح کل کاعلمبردار ہونے کی وجہ سے دارا کے سکھوں کے گروؤں سے بھی بہت خوش گوار تعلقات تھے، جب دارا اور نگزیب سے شکست کھا کر لا ہور کی طرف بھا گا تو وہ گرو ہررائے (۱۲۳۰–۱۲۲۱ء) کے پاس بھی گیا،عصر حاضر کے سکھ مور خین نے بھی تسلیم کیا ہے کہ اس جنگ تخت نشینی میں ہمارے گروکی ہمدردیاں" متعصب" اور نگ زیب کی بجائے "کہ اس جنگ تخت نشینی میں ہمارے گروکی ہمدردیاں" متعصب" اور نگ زیب کی بجائے "وسیع المشر ب" داراشکوہ کے ساتھ تھیں، بقول خشونت سنگھ:

<sup>(</sup>١) داراشكوه: مجمع البحرين ١٠٢ (٢) دارا: حسنات العارفين ٢٢- ٢٥

<sup>(</sup>٥) الضا٥٥

Har Rai became friendly with - Dara Shikuh, who being of sufi persuasion sought the Company of saintly men of all denominations, when the war of succession began between shah Jahan's sons, The Guru's sympathies were naturally more with the liberal Dara Shikuh than with the bigoted Aurangzeb.(1)

ال اقتبال سے صاف ظاہر ہے کہ دارا کے ہر رائے کے ساتھ ندہی ہم آہگی کی بنیادوں پر تعلقات تھے یہی وجھی کہ جب وہ فکست کھا کر بھاگ رہا تھا تو اورنگزیب کی متعاقب فوج کوگرونے دریائے سلح عبور کرنے سے رو کنے کی کوشش کی تا کہ دارا کو ایران بھاگ جانے کا موقع مل جائے ،عہد حاضر کے ایک سکھ مورخ ڈاکٹر فوجا سکھ نے اسے اس طرح تسلیم کیا ہے:

Guru Har Rai, was similarly inspired when he led his troops to the bank of the river Satluj in order to block the passage across the river of Aurangzeb's Troops marching in hot pursuit of Dara Shikuh.(\*)

جب که نقشبندی بزرگ پنجاب میں رہتے ہوئے سکھوں کی مذہبی سرگرمیوں اور مسلمانوں کے خلاف ایک محاذقر اردیتے رہے، مسلمانوں کے خلاف ایک محاذقر اردیتے رہے، خود حفرت مجد دالف ٹانی نے گروار جن کے تل کو اسلام کی فتح عظیم اور کفر کی شکست قر اردیا تھا(۱) یہی حضرت خواجہ محمد معصوم اور دیگر حضرات نقشبندیہ کا نقطہ نظرتھا جسے اور نگزیب نے تھا(۱) یہی حضرت خواجہ محمد معصوم اور دیگر حضرات نقشبندیہ کا نقطہ نظرتھا جسے اور نگزیب نے

<sup>(1)</sup> Khushwant Singh: History of the Sikhs, Vol. I.p. 68

<sup>(2)</sup> Fuja Singh: The martydom of guru Tegh Bahadur (The Panjab past and Presant, April. 1975, p. 154)

<sup>(</sup>۱) مجدد الف انى: مكتوبات الما (تفصيل متعلقه مقام پربيان كى جاچكى ہے)

اپنایاتو وه سکھوں کی نظر میں '' متعصب' اور دارا'' وسیع المشر ب' کہلایا۔
داراشکوہ نے شاہ محمد دلر با کے نام اپنے ایک خط میں واضح طور پرتنلیم کیا ہے کہ انہی
صوفیہ کی صحبت کی بدولت'' اسلام مجازی'' اس کے دل سے برخاست ہو چکا ہے اور'' کفر
حقیقی'' رونما ہور ہا ہے اور انہی کی صحبت کی برکت سے کفر حقیقی کی صحیح قدر سمجھ سکا ہے اور اس کا
متیجہ یہ ہوا ہے کہ اب وہ صحیح معنوں میں'' زنار پوش، بت پرست بلکہ خود پرست و برنشین'' بنا
ہے، اس کے اصل الفاظ ملا حظہ ہوں:

الحمد لله الحمد لله كداز بركت صحبت اي طاكفه شريفه مكه مكرمه معظمه از دل اي فقير المحد لله الحمد لله كمار تله المحتقق برخاست وكفر هيقى روى نمود ..... اكنون قدر كفر هيقى داستم زنار پوش و بت برست بلكه خود برست ودبر شين گشتم (۱)

<sup>(</sup>۱) نجیب اشرف ندوی (مرتب): رقعات عالمگیر ۳۲۲

## داراشكوه كےعقائد

ال پی منظر میں دارا کے مذہبی عقائد کی نشو ونما ہوئی وہ آزاد مشرب صوفیہ کی صحبت میں رہ کرکیا سے کیابن گیا، جو گیول، سنیاسوں اور پنڈتوں کے افکاراس پر پوری طرح مسلط ہو گئے تھے اس کے مقابلہ میں اور نگزیب راسخ العقیدہ علاء و صوفیہ کی صحبت میں "محی الدین" بن کرمیدان عمل میں آیا۔

یہاں داراشکوہ کے عقا کد کااس لئے تجزیاتی خاکہ پیش کیا جارہاہے کہ اہل علم کواس امر کا اندازہ ہوسکے کہ بیدد و بھائیوں کا فکراؤ نہیں تھانہ یہ کوئی عام اور رسمی تخت نشینی کی جنگ تھی بلکہ دونظریات کے حاملین کا مقابلہ تھا آزاد خیالی مسلح کل ،الحادوزندقہ اور حامیان شرع شریف ہندوستان کے مستقبل کا نظریاتی فیصلہ کرنے کے لئے میدان کارزار میں اترے تھے، کامیابی اہل حق کو ہوئی۔

آئےداراشکوہ کے عقائداس کے اپنے بیانات کی روشی میں مطالعہ کریں:

ا پنے پردادا جلال الدین اکبری طرح داراشکوہ بھی ابتداء میں ایک پکامسلمان تھا، اس نے پیس سال کی عمر میں ۹ م ۱۰ اھ/ ۹ سالاء کو جب اپنی پہلی کتاب سفینة الاولیاء کمل کی تو اس کے آغاز میں اپنی نام کے ساتھ '' حنفی قادری'' کھا، خلفائے راشدین کو اسلام کے جاری تا م کے ساتھ ' حنفی قادری کا کھا، خلفائے راشدین کو اسلام کے جاری کی خلافت اور ان کے ساتھ دشمنی کو اسلام کی مخالفت اور ان کے ساتھ دوتی کا درجہ کی مخالفت اور ان کے ساتھ دوتی کا درجہ دیا۔ ای طرح انکہ اللہ علیہ وسلم کہا اور اہل سنت کو جارا ماموں کو خانہ اسلام کی چارد یوارین قرار دیا اور بیر حدیث نقل کی کہ علماء امتی کے جارا ماموں کو خانہ اسلام کی چارد یوارین قرار دیا اور بیر حدیث نقل کی کہ علماء امتی کا بنیاء بنی اسر ائیل اور بتایا کہ یہاں علماء سے مراداولیاء کرام ہیں (۱)۔

کا بنیاء بنی اسر ائیل اور بتایا کہ یہاں علماء سے مراداولیاء کرام ہیں (۱)۔

زمانے کے اتفا قات د کھئے کہ ای سال داراشکوہ کشمہ گیاں مالہ خشی جسر آن دہشر

زمانے کے اتفا قات دیکھئے کہ اسی سال داراشکوہ کشمیر گیا اور ملا بدخشی جیسے آزاد مشرب صوفی سے اتنامتا ٹر ہوا کہ ان سے بیعت کرلی وہ ان کی صحبت میں تصوف کے مطالعہ میں

<sup>(</sup>١) دارا فلكوه : سفينة الأولياء ١٢

ہمہ تن مشغول ہوگیااور ۱۰۵۲ اھ/ ۱۹۴۲ء کو جب اس نے اپنی دوسری کتاب سکینۃ الاولیاء تالیف کی تو اس میں ایسے بلند آ ہنگ دعوے کئے کہ وہ ان کا خلیفہ بن کر مریدین کی تعلیم و تربیت کرنے لگا۔

جبیا کہ ہم نے لکھا ہے کہ اس نے سفینۃ الاولیاء میں اپنے نام کے ساتھ'' فقیر حقیر محمددارا شکوہ خفی قادری'' لکھا اب جبکہ صرف تمین سال بعدوہ سکینۃ الاولیاء لکھنے بیٹھا تو اپنا م'' فقیر بے اندوہ محمد دارا شکوہ'' لکھا (۱) گویا اب وہ'' بے اندوہ' ہوگیا تھا اس لئے خفی قادری لکھنا بھی لازم نہیں رہا تھا اور اس کے بعد تالیف ہونے والی کتب میں تو اس نے ان علاء کوجن کی شان میں حدیث پاک نقل کی تھی اور انہیں ولایت کے درجے پرفائز کیا تھا سے برظن ہو چکا تھا اور جہاں ان کے خلاف اس نے بہت کچھ لکھا وہاں اس نے انہیں برخان ہو چکا تھا اور جہاں ان کے خلاف اس نے بہت کچھ لکھا وہاں اس نے انہیں ''ابوجاہلان محمدی مشرب'' تک لکھ دیا (۲)۔

ملاشاہ برخشی جن کے معتقدات کی ایک جھلک آپ داراشکوہ کے عقائد کے پس منظر میں ملاحظہ کر بچلے ہیں، میں دارااس طرح رنگا گیا کہ اس کے عقائد کی رنگینیاں اسے ایسی راہوں پر لے گئیں جہاں سے داپسی کا کوئی راستہبیں تھا۔

جب اس نے اپنی دوسری کتاب سکینہ الاولیاء (۱۰۵۲ه / ۱۲۴۲ء) تالیف کی تواس نے بظاہراس میں میاں میر لا ہوری اور ان کے خلفاء کے منا قب بیان کئے تھے لیکن دراصل وہ اس کتاب کے ذریعہ بیٹا بت کرنا چاہتا تھا کہ اب وہ ایک عام شنر ادہ یاولی عہد سلطنت ہی نہیں ہے بلکہ ظاہر وباطن دونوں کا بادشاہ ہاں میں عجیب وغریب دعوے کئے ہیں کہ ایک عام سمالک جتنے مقامات ایک ماہ میں طے کرتا ہے وہ اس نے ایک ہی رات میں طے کر لئے اور جو مقام ایک سمالک ایک سمال کی ریاضت کے بعد حاصل کرتا ہے وہ اس نے ایک ماہ میں حاصل کر لئے ہیں حاصل کرتا ہے وہ اس نے ایک ماہ میں حاصل کرتا ہے وہ اس نے ایک ماہ میں حاصل کرتا ہے وہ اس نے ایک ماہ میں حاصل کرتا ہے وہ اس نے ایک ماہ میں حاصل کرتا ہے وہ اس نے ایک ماہ میں حاصل کرتا ہے وہ اس نے بعد طے میں حاصل کرتا ہے وہ اس نے بغیر ریاضت کے طے کرلیں (۳) اور پھر ملا شاہ بدشتی نے اسے کرتا ہے وہ اس نے بغیر ریاضت کے طے کرلیں (۳) اور پھر ملا شاہ بدشتی نے اسے

<sup>(</sup>١) داراشكوه بسفينة الاولياء ٥٠ (٢) تفصيل متعلقه مقام برطے گا-

<sup>(</sup>٣) تفصيل بيان كى جاچكى --

خلافت سے نواز ااورا بینے مریدین تربیت کے لئے اس کے حوالے کئے۔

جرت کا مقام ہے کہ حضرت غوث اعظم شخ عبدالقادر جیلانی، خواجہ معین الدین چشی اجمیری، خواجہ بختیار کا کی، خواجہ فریدالدین گئج شکراور حضرت شخ شرف الدین کی منیری نے مدتوں جنگلوں میں رہ کرشد بدریاضتیں کیں، خود دارا نے میاں میر لا ہوری اور ملا شاہ بدختی کی سال ہا سال کی ریاضتوں کا تذکرہ دلچسپ پیرایہ بیان میں لکھا ہے(۱) کہاں محلات میں عیش وعشرت کی زندگی گزار نے والاشنم ادہ چند دنوں میں ولایت کے مرتبے کو کیسے بننج گیا اور پھر ملاشاہ کا خلیفہ کیسے قرار پایا؟ یہ سب پھے عوام کو یہ بتانے کے لئے تراشا گیا تھا کہ وہ صرف ولی عہد سلطنت ہی نہیں ہے بلکہ ظاہر وباطن کا بھی بادشاہ ہے۔ اس کی بہن جہاں آراء نے جہاں کہیں اس کا ذکر کیا ہے اسے" عارف اسرار ..... ولی عہد مملکت باطن و ظاہر (۲)" لکھا ہے۔ ایک اور مقام پر اس نے دارا کو" واصل کامل عارف بالله باطن و ظاہر (۲)" لکھا ہے۔ ایک اور مقام پر اس نے دارا کو" واصل کامل عارف بالله باطن و ظاہر (۲)" سے بالے اور مقام پر اس نے دارا کو" واصل کامل عارف بالله باطن و نظاہر (۴)" سال ہے (۳)۔

رسالہ حق نما، دارا شکوہ کی تیسری تالیف ہے جے اس نے ۱۰۵۱ھ/۱۹۲۱ء کو کھمل کیا۔

یہ رسالہ مختلف چھ نصول پر مشمل ہے، آخری فصل وحدت الوجود کے بیان میں ہے اس میں

اس نے اپنے ایک خواب کا تذکرہ کیا ہے کہ ایک شب اسے غیب سے آواز آئی کہ الله تعالیٰ
نے جس قدر تجھے نواز اسے روی زمین کے کسی بادشاہ کو یہ دولت عرفان میسر نہیں آئی اس

رسالے میں اس نے میاں میر لا ہوری اور ملا شاہ بدخشی کی بہت تعریف کی ہے، اور ملا شاہ

کے طویل جس دم اور تمیں سال تک ریاضایات شاقہ کے لئے بے خوابی کا تذکرہ بوے دل
نشین انداز میں بیان کیا ہے، اس نے اس رسالہ میں وحدت الوجود کی جو تشریح کی ہے وہ ملا
شاہ بدخشی کے بیان کردہ مفہوم سے بہت قریب ہے، اس نے بتایا ہے کہ دراصل اس کا یہ

<sup>(</sup>۱) دارانے اپنے رسالہ حق نما میں لکھا ہے کہ ملاشاہ ریاضات شاقہ کے دوران سوئے تک نہیں۔

<sup>(</sup>٢) جبال آراء: رساله صاحبیه ٨٩

<sup>(</sup>٣) ایضاً ۱۰۵ (شنرادی جہال آراء مونس الارواح میں بھی داراشکوہ کوصاحب باطن وظاہر کے لقب سے یاد کرتی ے" آغاز رسالہ")

رسالہ نصوص الحکم، سوانح ، لمعات اور لوامع جیسی کتب کاضمیمہ وتکملہ ہے۔ اس رسالہ کا فاری متن ، اردواورائگریزی تراجم بھی طبع ہو تھے ہیں۔

حسنات العارفین دارا شکوہ کی چوتھی کتاب ہے جواس نے ۱۹۲۲ھ / ۱۹۵۲ء کوشروع کی اور ۱۹۴۷ھ / ۱۹۵۴ء میں کمل کرلی۔

۱۹۵۱-۱۰۵۲ه مرب صوفیہ سے مالا تا تیں کرتا رہا این ہم مشرب صوفیہ سے ملاقا تیں کرتا رہا اورخود کوان کے رنگ میں اس طرح رنگ لیا کہ اس کی اپنی تحریرات سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے ذہبی خیالات پرلوگوں نے اعتراضات کرنے شروع کر دیے تھے، جن کا جواب دینے کیلئے اس نے حسنات العارفین کھی، داراشکوہ کے عقائد میں مسلم میں اس میں سے بعض کا اس نے خود اس کتاب میں تذکرہ کردیا ہے۔

اس کتاب کے دیباچہ میں نہ تواس نے اپنام کے ساتھ'' حنی وقادری'' لکھا ہے اور نہ ہی اکسار کے طور پراپنے ابتدائی قاعدہ کے مطابق فقیر حقیر لکھا ہے بلکہ:

" می گویدفقیر بے حزن واندوه محدداراشکوه"

لکھنا ہی کافی سمجھا ہے اس نے وضاحت کی ہے کہ اس وقت جبکہ سال ۱۹۲ اھ/
۱۹۵۲ء ہے اور میری عمر ۳۸ سال ہو گئی ہے اہل سلوک کی کتابوں سے میرا دل بالکل
"ملول" ہو گیا ہے اور مجھے" وجدو ذوق" حاصل ہو چکا ہے اس لئے اس حالت میں اکثر
میری زبان سے" کلمات بلند حقائق ومعارف سرز دہوتے رہتے ہیں۔" اس کی اپنی ہی
عبارت ذیل سے عیاں ہوتا ہے کہ اب اس کو کا فربھی کہا جانے لگا تھا:

زاہدان خشک بے حلاوت از کوتاہ بنی درصد دطعن وتکفیروا نکاری شد(۱)

اس کتاب کے دیباہے میں ہی اس نے راسخ العقیدہ علاء کو جو اس کی خلاف شرع باتوں پر اعتراض کرتے تھے" پہت فطرت، زاہد خشک، دجال، فرعون اور ابوجہلان محمدی مشرب" جیسی صفات سے نواز اے گویا اس کے نزدیک" محمدی مشرب" ہونا بھی اب جرم

<sup>(</sup>١) وارا: حسنات العارفين ٢

تھا چنا نچہ اس نے اپنی ان خلاف شرع حرکات و مخنان کو سہارا دینے کے لئے تاویل کے طور پر متقد مین و معاصرین صوفیہ کی شطحیات کو اس کتاب میں بیجا کیا اور اسے اپنے اشعار سے بھی سجایا، وہ نامی گرامی اور انتہائی پابند شرع صوفیہ کی شطحیات بھی نقل کرتے ہوئے ان کے نام کے ساتھ ایسے القاب استعال کرتا ہے مثلاً حضرت بایزید بسطامی کی شطح نقل کرتے ہوئے کہتا ہے ' عارف بے پروا از بدنامی بایزید بسطامی' وہ شخ اکبر ابن عربی کو بھی موحد اور بھگت کہیر کو بھی '' موحد ہندی' 'بی کہتا ہے اور اسے' کمل عارفان ہندوستان' بھی لکھا ہے (۱)۔ بابا بیار ہے جس کی خلاف شرع با تیں خود دارا کے الفاظ میں ہم نقل کر آئے ہیں کے متعلق لکھتا ہے کہ اکبر کے زمانے میں اس جسیا کوئی و لی نہیں ہوا (۲)۔

دارا کے محد شریف نامی ایک خراباتی اور آزاد مشرب صوفی کے ساتھ نشست و برخاست تھی اس کے مجیب وغریب عقا کہ تھے دارانے اس کے ایک رسالہ سے بیشعر نقل کیا ہے:

پیش از ہزار سال محمد رسول بود بعد از ہزار سال محمد شریف شد (۳)

یہ تو صرف محمد شریف خراباتی کی خرافات نہیں ہیں بلکہ اکبری عہد کا تصور'' کہ اسلام کی زندگی صرف ہزار سال تھی'' کی طرف از سرنو پیش قدمی کے متر ادف ہے۔

ایک مقام پرنہایت فخر کے ساتھ دعویٰ کیا ہے کہ اپنے پیر ملاشاہ بدخشی کی سب سے بڑی طلح (خلاف شرع حرکت)میراوجود ہے (۴)

جبوہ کتاب مکمل کر چکا (۱۰۱۴ه) تو اس کے حواریوں (مریدوں) نے جنہیں وہ '' طالبان صادق'' کہتا ہے کہا کہ شنراد ہے تم اپی شطحیات میں سے بھی تو اس میں کچھ درج کروتو دارا نے جو جواب دیا اس سے اس کا ندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ وہ صرف شطحیات کے میدان میں کہاں تک دورنکل گیا تھا۔اس نے کہا:

'' کہتمام شطحیات جومیں نے بیان کی ہیں وہ دراصل میری ہیں۔'' ہمارا بھی بہی قیاس ہے کہ اگر اس کتاب میں شامل شطحیات کو ان مشائخ کی معاصر کتب سوائح سے تقابل کیا جائے تو بہت می شطحیات جو دارا نے ان سے منسوب کی ہیں محض (۱) دارا: حیات العارفین ۵۳ (۲) ایسنا ۵۵ (۳) ایسنا ۵۹ (۳) ایسنا ۹۵ (۳) ایسنا ۹۵ (۳) ایسنا ۹۵ (۳) اس کے ذہن کی پیداوار ثابت ہوں گی ، اس نے میاں میر لا ہوری اور ملا شاہ بدخشی کی جو شطحیات اس کتاب میں بیان کی ہیں وہ بھی اس نے اپنی شطحیات کوسہارا دینے کے لئے وقتی طور پرتراش کی ہیں کیونکہ سکینۃ الاولیاء میں اس فتم کی شطحیات کا اس نے ذکر نہیں کیا جس میں حضرت میاں میر نے اپنے مرید ملاشاہ بدخشی کے متعلق بیکہا ہوکہ:

تشمیر کے خدا کا کیا حال ہے(۱)؟

تاہم اس کتاب کے مطالعہ سے جہاں اس وقت کے تصوف میں تنزل کے آثار ملتے ہیں وہاں یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ بھگتی تحریک شاہ جہان کے ان ایام میں داراشکوہ کی سرکردگی میں اپنچ گئی تھی اور اس تحریک سے وابستہ سارے صوفیہ کے ساتھ اس کے روابط تھے۔

انہی ایام میں داراشکوہ نے طریقت الحقیقت کے نام سے ایک رسالہ تالیف کیا جس میں اس نے وحدت الوجود کے مباحث کونظم ونٹر کے رنگین پیرایہ کیان میں ڈھالنے کی کوشش کی ہے پہلے صفحے پر ہی کعبہ وسومنات کے فرق کومٹاتے ہوئے وحدت الوجود سے زیادہ وحدت ادیان کارنگ یوں دیا ہے:

در کعبه وسومنات توکی، در صومعه وخرابات توکی، شمع و پروانه باده و پیانه، عاقل و د بوانه، آشناو برگانه:

در کعبه و سومنات افسانه توکی در بر منزل عاشق دیوانه توکی خود گل شده و بلبل شیدائی برشع جمال خویش پروانه توکی (۲)

اس رسالے میں دارانے سلوک کی مختلف منازل کا تذکرہ تمیں مرحلوں میں کیا ہے جن سے ایک سالک کو گزرنا ہوتا ہے لیکن اس نے ہر مرحلے کی بنیاد وحدت الوجود پررکھی ہے جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ اس نظریہ کو ملی طور پر کما حقہ بھے ہی نہیں سکاتھا۔

۱۰۵۲-۱۰۵۲ه کامل نو سال تک دارا شکوه ہندو پنڈتوں، جو گیوں اورسنیاسیوں سے ملتار ہا اور ان کے قدموں میں بیٹھ کران سے ان کے بنڈتوں، ایننا ۱۳ (۲) داراشکوہ: طریقت الحقیقت - مطبوعہ گوجرانوالہ ص۱۹۵،۱۹۵ء (۱) ایننا ۱۳ (۲) داراشکوہ: طریقت الحقیقت - مطبوعہ گوجرانوالہ ص۱۹۵،۱۹۵ء خیالات وافکار سے مستفید ہوتا رہاان میں سے بابالال بیراگی، بنوالی داس ولی اور چندر بھان برہمن کاذکر کیا جاچکا ہے ان کے علاوہ جگن ناتھ مسرا ملقب بہ پنڈت راجہ جوسنسکرت کا ماہر اور شاعر بھی تھااور داراشکوہ کی سرکار سے متوسل تھا دارا کے قبل کے بعدوہ تھر اچلا گیااور باقی زندگی وہیں گزار دی، اور بنارس کا سراسوتی ہندوستان کے پنڈتوں میں سب سے زیادہ نمایاں علمی حیثیت کا مالک تھا۔ اس کے افکار کے شاہ جہاں اور داراشکوہ پر گہرے اثرات سے منل دربار سے دو ہزار روپے پنشن بھی ملتی تھی (۱)۔

داراشکوہ نے ان سادھوؤں، پنڈتوں اور سنیاسیوں کی مدد سے ہندومت کی مندرجہ ذیل کتب کے فارس میں تراجم کئے:

ا پنشد کا ترجمہ بنام سرا کبر، بھگوت گیتا کا ترجمہ، جوگ بشسٹ کا ترجمہ اور ہندومت و اسلام کوملانے اوران کا فرق ختم کرنے کے لئے اس نے مجمع البحرین تالیف کی۔

ہندوؤں کی مذہبی کتب کے فاری تراجم تو اس سے پہلے کے مسلمان حکمرانوں نے کروائے تھے تا کہ ہندو مذہب اور کلچرکو مجھ سکیں لیکن ان کی مذہبی کتابوں کے ساتھ ہم آ ہنگی اور مذہبی قدروں کی اشتراک کی کوشش اس سے پہلے ہیں گی ، ابوالفضل نے مہا بھارت کے فاری آرجمہ نے ایک طویل و یباچہ لکھا جس میں اکبر کے عقائد میں سے بعض کا ذکر کیا گیا ہے اور یہ سارا مقدمہ کفریات و لغویات کا مجموعہ ہے ورنہ اس سے قبل فارسی تراجم پر اپنی آ راء کا اظہار نہیں ہوتا تھا۔

داراشکوہ نے ۱۹۵۵ء کو جبکہ اس کی عمر ۲۴ سال ہو چکی تھی اس نے ایک ایسا قدم اٹھایا جواس کے زوال کا اصل سبب بنایعنی اب تک اس نے آزاد مشرب مسلمان صوفیہ اور پنڈتوں سے ملاقاتوں کے بعد جو کچھا خذکیا اسے کتابی شکل دینے کی کوشش کی یعنی اس نے ہندودھرم اور اسلام میں مشترک قدریں تلاش کرنے اور انہیں صحیح ثابت کرنے کی غرض سے کتاب مجمع البحرین تالیف کی صاف معلوم ہوتا ہے کہ نظریہ ہمہ اوست اس پر پوری طرح مسلط ہو چکا تھا ، ایک شعر کے بعداس کا آغازیوں کرتا ہے:

<sup>(</sup>۱) حسرت، بكر ماجيت: داراشكوه ۱۵-۲۱۵

حمد موفوریگانه ای را که دوزلف کفرواسلام را نقطهٔ مقابل هم اند بر چبرهٔ زیبای مثل ونظیرخویش ظاهرگردانیده .....

ال کے بعد اس نے اکبر کے عہد میں تغییر ہونے والی ایک ایسی عمارت کے سنگ آویزاں سے ایک شعرفت کے سنگ آویزاں سے ایک شعرفت کیا ہے میں عمارت دراصل اکبرنے کشمیر میں ہندوؤں اور مسلمانوں کیلئے مشتر کہ استعال کی غرض سے بنوائی تھی وہ شعرابوالفضل کا تجویز کر دہ تھا:

کفر و اسلام درہش پویان وحدہ لا شریک له گویان(۱)

اس کے بعداس نے اس کتاب کی غایت تالیف یہ بنائی ہے کہ ندہب صوفیہ کی هیقة الحقائق اوررموز دقائق کی تحقیق کے بعداہل ہند کے مشرب موحدان (ہندودهم) اوراس قدیم قوم (ہندو) کے کاملوں جو نہایت درج کی ریاضت، ادراک، فہمیدگی، غایت تصوف، خدارسیدگی کے مرتبہ پر فائز ہیں کی صحبتوں ہے مکرر فیضیاب ہوااوراس کے بعد اس نتیج پر پہنچا کہ ان دونوں اقوام (اسلام اور ہندومت) میں صرف لفظی اختلاف کے سوا پچھ فرق نہیں ہے اس لئے ان دونوں کی باتوں کوایک دوسرے پر منطبق کرنے کی کوشش سوا پچھ فرق نہیں ہے اس لئے ان دونوں کی باتوں کوایک دوسرے پر منظبق کرنے کی کوشش کی ، اس نے بتایا ہے کہ میں نے بیٹھیت محض اپنے کشف اور ذوق سے کی ہے اور اس کا تعلق میرے اہل بیت سے ہورنہ مجھے ان دونوں اقوام ہوگئی سروکار نہیں ہے اس کے الفاظ ما دخل ہوں:

ی گویدفقیر بے اندوه محمد داراشکوه که بعد از دریافت حقیقة الحقائق و تحقیق رموز
دقائق ند بهب حق صوفیه و فائزگشتن بایس عطیه عظمی درصد دآل شد که درک کند

مشرب موحدان بهندومحققان ایس قوم قدیم نماید با بعض از کاملان ایشال که
بنهایت ریاضت و ادراک و فهمیدگی و غایت تصوف و خدایا بی و سنجیدگی رسیده
بودند، مکر رصحبه تا داشته گفت و گونمود جز اختلاف لفظی دریافت و شناخت تفاوتی
ندید، ازیس جهت مخنان فریقین را بهم تطبق داد سدر سرحقیق راموافق کشف و
زوق خودو برای ابل بیت خودنوشته ام و مرابعوام بر دوقوم کاری نیست (۲)
داراشکوه: مجمع ابحرین مرتبه محفوظ الحق ۵ ک

آپ نے دیکھا کہ اس نے اپنی ہم مشرب پنڈتوں کی تعریف میں مبالغہ کیا ہے اور علائے اسلام کے خلاف اس نے کیا بچھ ہیں لکھا، یہاں اس کا یہ جملہ یقیناً ساسی بیان ہے کہ مجھے ان دونوں قو موں (ہندو ومسلم) سے کوئی سرکارنہیں ہے اگر یہ بات درست تھی تو اس کتاب کی شکیل کے بعدوہ کیونکر شب وروز ہندوازم کے مطالعہ میں غرق ہوگیا؟ اور اس نے ان کی کتابوں کے تراجم کروائے اور ان سے مذہبی ہم آ ہنگی کے دعوے کئے .....؟ ہندو جو گیوں اور پنڈتوں کی صحبت نے اس پر یہ نظریہ مسلط کردیا کہ کفراور اسلام ایک ہی دریا کے دورھارے ہیں جو آگے جا کرمل جاتے ہیں۔

اورنگزیب کے مخالف اور مشہور مورخ سرجا دو ناتھ سرکار کا بیخیال درست ہے' دارا مجمع البحرین کی تالیف سے ان دو مذاہب کے درمیان مشترک'' قدروں کو تلاش کرنا چاہتا تھا(۱)''

اسے مجمع البحرین کوعام کرنے اور اسے ہندوؤں تک پہنچانے کی اتیٰ فکرتھی کہ خودیا اس کے حکم سے ہی اس کاسنگرت میں سمودر سکم کے نام سے ترجمہ کیا گیا (۲)

اس کی وفات کے بعد محمر صالح آفندی نے مجمع البحرین کاعربی میں ترجمہ کیا (۳)۔
مجمع البحرین کی تالیف کے بعد تو دارا ہمہ تن ہندومت کے مطالعہ اور تحقیق میں مصروف محمع البحرین کی تالیف کے بعد تو دارا ہمہ تن ہندومت کے مطالعہ اور تحقیق میں مصروف ہوگیا، بقول برنیر بنارس کے پیڈتوں کا ایک بڑا شاف ہندومت کی کتابوں کے تراجم کے لئے اس کا مددگار تھا (۴)۔

داراشکوہ نے ۱۰۶۷ه/۱۷۵۷ء کو ہندوؤں کی مشہور مذہبی کتاب او پنشد کے پیجاس اشلوکوں کاسنسکرت سے فاری میں ترجمہ کیااس کام پراس کے جھے ماہ صرف ہوئے اور درجہ

<sup>(1)</sup> Sarkar, J.N: History of Aurangzeb. vol.l.p. 297

<sup>(</sup>۲) حسرت، بكرماجيت: داراشكوه ۲۱۳

<sup>(</sup>۳) اس عربی ترجمه کاایک خطی نسخه بو بارالا ئبریری کلکته (اپریل لائبریری) میں محفوظ ہے۔ بیترجمه ۱۱۸۴ ہے کو کمل موا (سراکبر، مقدمه ۲۱۸ ، مقدمه محفوظ الحق برمجمع البحرین ۳۲) ہم نے مسٹر ڈیوڈ آف امریکہ کے پاس اس کی مائیکروفلم دیکھی تھی۔

<sup>(4)</sup> Bernier, F: Travels in Mughal Empire, p. 323.

اول کے بنڈت ،سنیاس ، بیداوراو پنشد کے ماہرین کی بڑی تعداداس کی مدد کے لئے بنارس میں موجودتھی۔

دارانے سراکبر کے نام سے اس کافاری میں ترجمہ کیاوہ اس کے دیباہے میں لکھتا ہے

• ۵ • اه/ • ۱۲۴ء کو مجھے کشمیر میں ملاشاہ بخشی کی صحبت میسر آئی اور ہرقوم و مذہب کے عارفوں سے بھی ملا اور توحید کے بارے میں ان کے بلند خیالات سے، اکثر كتب تصوف كامطالعه كيا اورخود بھى كتابيں تصنيف كيں جس ہے توحيد كامفہوم سمجھنے کے لئے بے قراری وشنگی میں اضافہ ہوتا گیا، چونکہ قرآن مجید کے اکثر مطالب رموز واشارات میں ہیں اور ان کوسمجھانے والے کمیاب ہیں، اس کئے میں نے تمام الہامی و کتب ساوی پرنظر ڈالی اور توریت ، انجیل اور زبور وغیرہ میں تجهی تو حید کا بیان بهت مختصر اور رموز و اشارات والا ملا، اب ناحیار میری توجه ہندوستان کی طرف اٹھی کہ یہاں بھی تو توحید کا بیان ملتا ہے اور اس قدیم قوم (ہندو) کے علمائے ظاہر و باطن بھی تو موحد ہوئے ہیں اور انہیں اعتبار کا درجہ دیا گیا ہے جبکہ اس عہد کے جہلا جوخود کوعلائے دین کہتے ہیں اور بحث ومباحثہ کرتے ہیں اوران (ہندو)خداشناسوں اورموحدوں کے دریے آزار ہیں اوران کی تکفیر کرتے ہیں اور قرآن مجید اور حدیث شریف سے توحید کے بارے میں جواحکام ملتے ہیں ان كاردكرتے ہيں دراصل بي(علمائے دين)راہ خداكے رہزن ہيں جھيق كے بعد معلوم ہوا کہ اس قوم قدیم (ہنڈو) میں تمام کتب ساوی ہے قبل جار آسانی کتب موجود تھیں لیعنی رگ بید، جر بید، سام بیداور اتھر بن بید، ان کے انبیاء میں سے بزرگ ترین نبی بر ہماتھا یہی دراصل حضرت آ دم صفی الله ہیں، جن پر بیتمام احکام نازل ہوئے جوان مذکورہ کتب ہنود سے ثابت ہیں ..... بیرچاروں کتب ساوی میں اسرارسلوك اوراشغال توحيد مندرج بين اوران كواپنكھت كانام ديا گيا....اس حق جو (داراشکوہ)نے جب عربی ہسریانی ،عبرانی اور سنسکرت ( کی کتب) پرتوجہ

گاتوان کے مقابلہ میں اپنگھت کوتو حید کا خزانہ محسوں کیااور چونکہ اس قوم (ہندو)
میں بھی اب اس کے جانے والے بہت کم رہ گئے ہیں اس لئے میں نے چاہا کہ
جونکہ ان ایام نیں شہر بنارس ہندوؤں کا دارالعلم ہے اور میرا اس شہر سے تعلق
چونکہ ان ایام نیں شہر بنارس ہندوؤں کا دارالعلم ہے اور میرا اس شہر سے تعلق
(گورز) ہے اس لئے اس تق جو (دارا) نے اس کام کے لئے پنڈتوں ، منیاسیوں
اور بیدواپنگھت کے ماہر بن کوجمع کیا اور ۱۹۲۰ ہے کواس خلاصہ تو حید کا ترجمہ کر
ڈالا۔ اور بے شک وشبہہ یہ پہلی آسانی کتاب ہے جو تحقیق کا سرچشمہ اور تو حید کا
مہا گیا ہے وہ یہی کتاب (اپنگھت) ہے جبکہ یہ بھی روز روشن کی طرح عیاں ہے
کو آن پاک میں کتاب مکنون سے مرادز بور، توریت اور انجیل نہیں ہیں بلکہ یہی
کو آن پاک میں کتاب مکنون سے مرادز بور، توریت اور انجیل نہیں ہیں بلکہ یہی
ترک کر کے اسے پڑھیس سمجھیں اور بے زوال ، بے خوف و بے اندوہ ہوجا کیں تو
در مرک کر کے اسے پڑھیس سمجھیں اور بے زوال ، بے خوف و بے اندوہ ہوجا کیں تو

آپ نے ملاحظہ کیا کہ داراشکوہ نے کس طرح ملاشاہ بدخشی سے واصل ہونے اور ہر قوم کے'' دانایان' سے ملاقاتوں کا ذکر کیا ہے جیسا کہ ہم لکھ چکے ہیں اس ترجمہ سے بہت پہلے ملاشاہ بدخشی کے ایک مرید نے اس ابنشد کے بعض اشلوکوں کا فاری میں ترجمہ کیا تھا جسے ملاشاہ نے بہت پندفر ماتے ہوئے اس کی حوصلہ افزائی کی تھی یقینا کتب ہنود پر دارا کا بیا عربہ وی مرہون منت معلوم ہوتا ہے، دارا نے اس کتاب کے توحید کے بیانات کو مفصل ، مشرح اور عام فہم قرار دیا اور دیگر کتب ساوی خصوصا قرآن مجید میں توحید کے بیان کو مجمل اور اشاراتی بتا کرقرآن کریم کی تو بین کی ہے اگر قرآن مجید میں توحید کا بیان تشنہ ہے تو باقی عقائد کے بارے میں دارا کی کیارائے رہی ہوگی؟ اس کے مقابلہ میں دارا کی نظر میں اہل ہند (ہنود) کے ہاں توحید کا بیان زیادہ واضح ہے، اس نے ایسے علائے کی نظر میں اہل ہند (ہنود) کے ہاں توحید کا بیان زیادہ واضح ہے، اس نے ایسے علائے (ا) داراشکوہ: ہرا کبر ص ۲-۲ (ملحفا)

اسلام کوجہلاقراردیا ہے جواس کی آزادمشر بی اور بےراہ روی کے خلاف صدائے شرعی بلند

کرتے تھے اور اس کے خلاف اس نے ہندوؤں کے مرکزی مذہبی شہر بنارس کو دار العلم قرار
دیا ہے، جبکہ اس نے اپنے اشعار میں کہا ہے الیی جگہ یابتی جہاں ملا (علائے اسلام)
رہتے ہوں وہاں عقل و دانائی کی کوئی بات ہو،ی نہیں سکتی ہے، اس نے واضح الفاظ میں بتایا
ہے کہ قرآن مجید میں جے کتاب مکنون کہا ہے اس سے مراد زبور، توریت و انجیل نہیں بلکہ
یہی ہندوؤں کی مذہبی کتاب اپنکھت (اپنشد) ہے، آخر میں نے اپنے قاری کو تعصب ترک
کر کے ''موبد' بن جانے کے لئے کہا ہے یا در ہے موبد سے مراد ہے زردشی مذہب کا
روحانی پیشوا(۱) اور اس کی نظر میں ہندوؤں کا فرہی را ہنما۔

۱۹۰۲ء میں علامہ بلی نعمانی کو پہلی بارسرا کبرکود یکھنے کا اتفاق ہوااورانہوں نے اس کا دیباجہ پڑھ کریپرائے دی۔

عالمگیر نے داراشکوہ کے مقابلہ کا جب قصد کیا تو اس کا پیسب ظاہر کیا کہ داراشکوہ بدعقیدہ اور بے دین ہے اس لئے اگر وہ ہندوستان کا فر مان روا ہوا تو ملک میں بدد بنی پھیل جائے گی، عام مورخوں کا خیال ہے کہ بیمض ایک فریب تھا۔ نہ دارا شکوہ بے دین تھا نہ عالمگیر کی مخالفت کا پیسب تھا، دلوں کا حال خدا کو معلوم ، لیکن اس کتاب کے دین تھا نہ عالم ہوتا ہے کہ داراشکوہ بالکل ہندو بن گیا تھا اور پچھ شبہ نہیں کہ اگر وہ تخت شاہی پر متمکن ہو جاتا تو اسلامی شعار اور خصوصیات بالکل مٹ جاتے (۲)۔

۔ سراکبرے صرف ایک سال قبل ۱۹۷۱ اھ/ ۱۹۵۷ء کودارانے اپنی وسیع المشر فی کامزید شوت بہم پہنچایا، اس مقصد کے لئے اس نے جوگ بنسٹ کا فاری میں ترجمہ کروانے کے شوت بہم پہنچایا، اس مقصد کے لئے اس نے جوگ بنسٹ کا فاری میں ترجمہ کروانے کے

<sup>(</sup>۱) فرہنگ فاری معین ، فرہنگ فارسی شین گاس۔

داراشکوہ کے اس ترجمہ اپنشد کوسرا کبر کے نام سے تارا چنداور سیدمحمد رضا جلالی نا کینی نے بڑے اہتمام، مفصل مقدمہ، حل لغات وتراکیب کے ساتھ تہران سے شائع کیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) شبلى نعمانى: مقالات شبلى ١٠١/ ١٠١

لئے ماہرین کا ایک بورڈ قائم کیا اگر چدا کبر کے زمانے سے اس کے ترجے ہوتے چلے آرہے غیر (ا) لیکن دارا کو وہ پندنہیں تھے، دارااس کا ارادہ کرئی رہاتھا کہ اس نے ایک خواب میں بھسٹ اور رام چندرکو دیکھا، بھسٹ نے رام چندرکو اشارہ کیا کہ دارا شکوہ "طلب صدق" میں تمہارا بھائی ہے۔ اس لئے اس سے معانقہ کرو، تو وہ" کمال محبت سے داراسے بغل گیر ہوا، پھر بھسٹ نے رام چندرکو شیر نی دی کہ داراکو کھلا دو تو دارانے رام چندرکے ہاتھ سے وہ شیر نی کھالی جس سے اس کی تجدید ترجمہ کی خواہش زیادہ ہوگئ تو اس فی ترجمہ کی خواہش دیاری اس

بقول پروفیسرنجیب اشرف ندوی:

داراای ترجمہ کے ذریعہ یہ بات باور کرنا چاہتا ہے کہ اگر چہوہ ظاہراً ولی عہد شاہ جہان ہے کین بباطن وہ بھی رام چندرجی کی طرح واصل الی الحق بزرگ ہے (۳) دیگر موزخین نے بھی تشلیم کیا ہے کہ اس ترجمہ سے دارا کا مقصد ہندومسلم اتحاد اور جذباتی ہم آ ہنگی کی فضا بیدا کرنا تھا (۴)۔

دارانے مترجمین کو تکم دیا کہ اس کا ترجمہ میری موجودگی میں کیا جائے اور ہندوؤں کے بزرگوں کے بارے میں جو میں نے تحقیق کی ہے وہ میرے خیالات کے مطابق لکھی حائے (۵)۔

اس سال یعنی سرا کبر کے ترجمہ (۱۰۶۷ه/۱۰۵۱ء) کے بعد دارا نے ہندوؤں کی ایک اور مشہور کتاب بھگود گیتا کاسنسکرت سے فارسی میں ترجمہ کیا (۲) اس کے مرتب سید محمد رضا جلالی نائینی کا خیال ہے کہ بیرترجمہ بھی اس نے دارالعلم بنارس میں پنڈتوں او

<sup>(</sup>۱) عابدی، امیرحسن جوگ بشسد مقدمه ۲۹-۳۳ (۲) ایضاس

<sup>(</sup>m) نجيب اشرف ندوى: مقدمه رقعات عالمگير ٣٥٩

<sup>(</sup>۳) دارا کے حکم سے کیا جوگ بضرف کا یہ فاری ترجمہ تحقیق ڈاکٹر امیر حسن عابدی مسلم یر نیورٹی علیگڑھ سے ۱۹۲۸ کو طبع ہو چکا ہے۔

<sup>(</sup>۲) حسرت، بكر ماجيت: داراشكوه ۲۱۱

<sup>(</sup>۵) دارا:جوگ بشسط عابدی ۳

سنیاسیوں کی خدمت میں بیٹے کھمل کیا، ترجمہ کے متن میں دارانے اپنانا مہیں لکھا بلکہ اس کے خطی نسخہ نو نہ کتا ہے انداز کر اس اندن کے پہلے درق کی پشت پر کا تب نے اے دارا شکوہ سے منسوب کیا ہے (۱)۔

انہی دنوں داراشکوہ نے ایک انگوشی بنوائی تھی جس پرخدا کا نام ہندی زبان میں" پر بھو'' کندہ کروایا،معاصر مورخ محمد کاظم شیرازی نے لکھا ہے کہ وہ اسے متبرک خیال کرتا تھا: بجائے اساء سنی الٰہی اتمی ہندوی کہ ہنود آس را پر بھومی نامند واسم اعظم می دانند بخط ہندی برگینہ ہای الماس و یا قوت و زمر دوغیرہ آس از جواہرے کہ می پوشید نقش کر دہ بآں تبرک می جست (۲)

دارا مندروں کی تغمیر و آرائش میں بھی دلچیسی کا مظاہرہ کرنے لگا تھا، ڈاکٹر افتخار احمد غوری اور جادو ناتھ سرکار نے معاصر کتب تاریخ کے حوالے سے لکھا ہے کہ اس نے متحر آ میں کمیشورائے کے مندر میں پھر کے ستون نصب کروائے تھے (۳)۔ دارا کے اصرار پر شاہجہان نے ہندوؤں کے بعض ٹیکس بھی معاف کردیے تھے۔

داراخودکوایک ایبا کامل صوفی سیجھنے لگا تھا جے خدا کی معرفت حاصل ہو چکی ہے اس کی بہن جہاں آراء اسے عارف اسرار، صاحب ذوق وحضور، نورعین وعین نور، ولی عہد مملکت باطن وظاہر، سعادت مند، حق پڑوہ (۴)، برادر عارف کامل (۵)، واصل کامل اور عارف بالله (۲) کے القاب سے یادکرتی ہے۔

اس کے حواریوں ومصاحبوں نے اسے باور کروا دیا تھا کہ وہ '' ولایت برتبت، ابدع آیات کردگار، ارفع حسنات روزگار، محرم خلوت سرای اطلاق، مظہراتم ..... خدا آگاہ' ہے(ے) داراشکوہ اب خود کو ایسے مقام پر فائز خیال کرنے لگا تھا جہاں صوم وصلوٰۃ کی

<sup>(</sup>۱) واراشكوه: بهلود گيتا، مقدمه نا كيني ۱۹ – ۲۰ (۲) محد كاظم شيرازى: عالمگيرنامه ۳۵

<sup>(3)</sup> Gharui I.A: War of Succession. p. 73

<sup>(</sup>٣) جهان آراء: رساله صاحبيه ٨٩ (٥) ايضاً ٩٠ ايضاً ٥٠ ايضاً ٥٠ ا

<sup>(</sup>٤) جوگ بصب (آغاز جمهازمترجمین) ٣

پابندی کی ضرورت نہیں رہتی کیوں کہ اس کے خیال میں بیر سمی عبادت صرف مبتدیوں کے لئے ہے اس خیال کے دہن شین ہوتے ہی اس نے نماز اور روز ہ ترک کردیا(۱)۔ وار اشکوہ اور علائے کرام کی تو ہین

داراشکوہ جوابی پہلی کتاب سفینۃ الاولیاء میں اہل سنت کے چاروں ائمہ کو" چہار دیوار خانہ اسلام ومقدائی فرقہ انام" اور علائے کرام کی شان میں حدیث نقل کرتا ہے، اس کے بعد جب اس کے خیالات میں تبدیلی آئی تو اس کا اندازہ اس کے عقائد کے بس منظر اور عقائد کی ان تفصیلات سے لگائے جوہم نے اس کے اپنے الفاظ میں بیان کی ہیں۔ عقائد کی ان تفصیلات سے لگائے جوہم نے اس کے اپنے الفاظ میں بیان کی ہیں۔ داراا پنے حواریوں کوتو معزز ترین القاب سے یاد کرتا ہے لیکن رائخ العقیدہ علاء کوا سے خطابات دیتا ہے جس سے اس کی دین سے نہ صرف بیزاری بلکہ لا تعلق کا اظہار ہونے لگتا خطابات دیتا ہے جس سے اس کی دین سے نہ صرف بیزاری بلکہ لا تعلق کا اظہار ہونے گئا کے دارا کے مصاحبین اور وہ صوفیہ بھی جن کووہ اپنا استاد ومرشد لکھتا ہے علائے کرام کے لئے ایسے ہی خطاب استعال کرتے ہیں۔

ملاشاہ بدخشی کی آزاد مشر بی کے خلاف علماء نے کارروائی کی توانہوں نے دارا کو جوخط

لکھاال میں انہیں'' ملایان قشر'''' زاہدان خشک' اور'' بد بختان شریز'(۲) کو تنبیہ کرنے کی
ہدایت کی تھی ، دارا اپنے دوست صوفیہ کو'' عارفان این وقت'(۳) وہ تصوف کی اصطلاح
میں مسلمان صوفیہ کو بھی طالبان صادق (۴) اور رام چنذر کو بھی'' طالب صادق' ہی لکھتا
ہے(۵)۔

جن صوفیہ خام نے اس کی مذہبی زندگی کوتاریک کیا تھاان کے متعلق اس کے بیشا ندار القاب ملاحظہ ہوں جوہم اس سے پہلے بھی نقل کر چکے ہیں: از برکت صحبت ایں طا کفہ شریفہ مکہ معظمہ از دل ایں فقیر اسلام مجازی برخاست و کفر حقیقی روی نمود (۲)

<sup>(1)</sup> Sarkar, J.N: History of Aurangzeb, Vol.I.p.299 دارا: سکینة ۱۸۳،۱۹۷ (۳) دارا: حنات العارفین ۲ (۳) ایضاوی (۳)

<sup>(</sup>۵) دارا: جوگ بشسد م

<sup>(</sup>۲) مکتوب داراشکوه بنام شاه دلر ما (رقعات عالمگیرمر تبه نجیب اشرف ندوی ۳۲۲)

بابالال بیراگی کو'' کمل عرفا''(۱) این استاد میاں باری کو'' حضرت باری تعالیٰ'(۲) بیراگی کو'' کمل عارفان ہندوستان'(۳) اورایئے بیندیدہ کئی صوفیوں کے نام کے ساتھ '' بھگت کبیرکو'' کمل عارفان ہندوستان'(۳) اورایئے بیندیدہ کئی صوفیوں کے نام کے ساتھ '' '' ازمفردان وقت'' لکھا ہے۔ اس کے ہم مشرب پیرسلیمان مصری قلندر علماء کو'' ناقصان'' کہا کرتے تھے (۴)۔

وہ ہندو پنڈت اور سنیاسی جن کی صحبت میں رہ کراس نے ہندوفلفہ (جسے وہ تو حید کہتا ہے) سیکھاتھا، کے لئے اس کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

"مشرب موحدان مند بالبعضى ازمحققان اين قوم وكلاملان ايثال كه بهنهايت رياضت و ادراك وفهميدگى و غايت تصوف و خدايا بى رسيده بودند مكرر صحبتها داشته (۵)"

وہ ہندوؤں کے دیوتا بشسٹ کی اپنے اوپر غایت درجہ مہر بانی کا اظہار کرنے کے بعد رام چندکو'' طلب صدق''میں اپنا بھائی (پیر بھائی) بتا تا ہے(۲)۔

ہندوؤں کے مرکزی فرہی شہر بناری کو'' دارالعلم'' کہنے کے بعدای شہر کے وہ پنڈت اورسنیاسی جواس سے گہر اتعلق رکھتے تھے کو'' سرآ مدوقت' کے لقب سے ملقب کیا ہے ( 2 )۔

اپنے حواریوں کے لئے ان القاب کوسا منے رکھتے ہوئے جو دارا نے ان کے لئے استعال کئے ہیں اب ان خطابات کا جائزہ لیجئے جواس نے راسخ العقیدہ علماء کے لئے لکھے ہیں تواس کی وسیع المشر بی کا یول کھل جائے گا۔

جب وہ متقد مین صوفیہ کی کتابوں ہے متنفر ہو گیا تو وہ حق کی تلاش کا آغاز کرنے سے پہلے راسخ العقیدہ علماءکوان القاب سے یادکرتا ہے:

'' دجاجلهٔ سینی نفسان وفراعنهٔ موی صفتان وابوجهلان محمدی مشربان (۸)'' اوران خطابات کی تحریر سے پہلے وہ بالکل ملاشاہ بدخشی کی اصطلاح میں آنہیں'' بست

<sup>(</sup>۱) دارا: حسنات العارفين ۹۹ (۲) ايضاً ۹۹ (۳) ايضاً ۹۵ (۱) دارا: حسنات العارفين ۹۹ (۳) دارا: جوگ بخست ۴ (۵) دارا: حول بخست ۴ (۵) دارا: حسنات العارفين ۳ (۵) دارا: سرا کبر ۳ (۵) دارا: حسنات العارفين ۳

فطرتان دون ہمت و زاہدان ختک' کے خطاب سے مخاطب کرتا ہوا نظر آتا ہے، محمدی مشرب علاء کو ابوجہل کی صفت سے متصف کرنے کے بعد بظاہر کوئی خطاب باتی نہیں رہنا چاہئے تھالیکن اس پر بھی اس کا غصہ ٹھنڈا نہ ہوا تو فلسفہ ہنود میں تو حید کے متلاثی اپنے ہم خیال صوفیہ کی صفات بیان کرنے کے بعد سرا کبر کے دیبا ہے میں انہیں جو پچھ کہتا ہے اس پر خیال صوفیہ کی صفات بیان کرنے کے بعد سرا کبر کے دیبا ہے میں انہیں جو پچھ کہتا ہے اس پر تبیں ہے، ملاحظہ ہو:

جہلائے وقت خدا شناسوں اور موحدوں (فلفہ کہنود پر تحقیق کرنے والے) کے قتل ، کفراورا نکار میں مشغول ہیں ۔۔۔۔۔وہ خدا کے راستے کے رہزن ہیں (۱)

اس کے عقائد کے پس منظر میں ہم نے جن شخصیات کواس کے مذہبی رجحانات میں تبدیلی کا ذمہ دار قرار دیا ہے اس ہے بھی واضح ہے کہ اس کے استاد میاں باری کی تعلیم تھی کہ '' ملا اور پنڈت' دونوں کو مارڈ الو (یعنی خود کو مذہب کی قید ہے آزاد کرلو) اور سلیمان قلندر کا '' میں یہ تھا کہ علمائے ظاہر'' ناقص'' ہیں۔ (۲) تو دار ااس قتم کے خیالات کا اظہار اپنی اشعار میں کیوں نہ کرتا ، اس کے مصاحبین میں سے جتنے شعراء کے شعری مجموعے ہمیں اب تک ملے ہیں ان سب میں علماء کے خلاف نفرت کے آثار پائے جاتے ہیں۔ دارانے بھی اپنے کلام کوان کی تقلید کا شرف بخشا ہے۔

داراا ہے اشعار میں بہشت کہتا ہی اسے ہے جہاں اسے ' ملا' نظر نہ آئے اور نہ ہی وہاں نماز واذان کی آ واز ہو:

بہشت آنجا کہ ملائی نباشد ن ملا شور و غوغائی نباشد وہ اپنی من جابی توحید کی تلاش و تحقیق کسی ایسے مقام پر کرنا جاہتا تھا جہاں اس کے کانوں تک'' شورملا' اور جہاں اس کے 'فتوی'' کی کوئی اہمیت نہ ہو:

جہاں خالی شود از شور ملا زفتوی ہاش پروای نباشد چنانچہوہ ایسے مقام کی تلاش میں بہت جلد کامیاب ہو گیا اسے ہندوؤں کے مرکزی

<sup>(</sup>۱) دارا: سراكبر (ديباچه) (۲) ان كاقوال بلفظه سابقه اوراق نقل كئے جا يكے بيں

ندہبی شہر بنارس جہاں اس نے ''سرآ مدوقت' پنڈتوں کے جھرمٹ میں بیٹھ کرسرا کبر مرتب کی بیشہر بنارس جہاں اس نے ''سرآ مدوقت' پنڈتوں کے جھرمٹ میں بیٹھ کرسرا کبر مرتب کی بیشہر اس کی نظر میں ''دارانعلم' تھالیکن جس شہر میں ملار ہے ہوں وہاں عقلی علوم پر تحقیق کرنا تو در کناروہاں اس کے خیال میں ''دانائی'' کانام ونشان بھی نہیں ہوسکتا:

در آل شهری که ملا خانه دارد در آنجا بیج دانای نباشد اس کے خیال میں 'انبیاء واولیاء' کو دنیا میں جتنی تکلیفیں پیجی تھیں وہ سب علماء کے '' شرنفن' کی وجہ سے تھیں:

از شومئی شرنفس ملایان است باهر نبی و ولی که آزار رسید وه گرای کی تلاش (جسے وہ تحقیق توحید کہتا ہے) میں اتنا دورنکل گیا تھا کہ اسے اپنے لئے گراہ کے لفظ میں فخرمحسوں ہونے لگا تھا:

ہر کس کہ بخق رسید گرہ آزارم این حرف ترا راست ہی پندارم اس کئے ان حالات میں اس نے اپنے عقیدہ کا اظہار اس طرح کیا ہے:

کافر سمنی تو از پی آزارم این حرف تراست همی پندارم این حرف تراست همی پندارم این و بلندی همه شد هموارم من ندهب هفتاد و دوملت دارم(۱)

آئے اس پس منظر میں ہم نقشبندی مشائخ کے سلاطین وامراء سے تعلقات اور ان مراسم کے مقاصد کی تفصیلات کا مطالعہ کریں۔

نقشبندي مشائخ اورسلاطين وامراء

 عطار کا بہت احترام کرتا تھا آپ گوڑے پرسوار ہوتے تو وہ اس کی باگ تھا ہے پیدل چلتا تھا(۱) ای طرح سلطان ابوسعید (۱۳۵۳–۱۳۵۹ھ/ ۱۳۵۹–۱۳۹۹ء) حفرت خواجہ عبیداللہ احرار کے ساتھ نہایت تواضع و خاکساری سے پیش آتا تھا اور بھی آپ گوڑے پر سوار ہو کر جاتے تو وہ کمال ارادت کے ساتھ پیدل چلتا تھا(۲) سلطان ابوسعید مرزا کا بیٹا مرزا سلطان احمد (۱۳۵۳–۱۹۳۹ء) بھی حضرت خواجہ احرار سے کمال درجہ کی عقیدت رکھتا تھا، ای سلطان ابوسعید کی خواہش پر حضرت خواجہ نے اپنے مسکن درجہ کی عقیدت رکھتا تھا، ای سلطان ابوسعید کی خواہش پر حضرت خواجہ نے اپنے مسکن تاشقند کو چھوڑا اور اس کے پائے تخت سمرقند تشریف لے آئے (۳)۔ جس کے باعث سمرقند نشریف لے آئے دیا ہے۔

یہ سلاطین ملکی معاملات اور مہمات کے دوران حضرت خواجہ احرار سے مشورہ کرتے رہے تھے (۴)۔ایک مرتبہ ۲۷۸ھ/۲۷۱ء کوسلطان ابوسعید نے جبکہ وہ مرہ میں تھا کہ اس نے عراق اور آذر بائیجان پر حملے کاارادہ کیا تو مہم جو کی سے قبل اس نے اپنا قاصد حضرت خواجہ کی خدمت میں سمر قند روانہ کیا کہ حضرت سے مشورہ کر کے آئے لیکن معاملہ عگین تھا اس لئے حضرت خواجہ خودم وتشریف لائے اور بہت غور وخوص کے بعد عراق پر حملے کی تجویز اس لئے حضرت خواجہ خودم وتشریف لائے اور بہت غور وخوص کے بعد عراق پر حملے کی تجویز کے ساتھ اتفاق کیا (۵) اس طرح بہت سے تناز عات اور صلح وصفائی کے مراحل بھی آپ کے ساتھ اتفاق کیا (۵) اس طرح بہت سے تناز عات اور سلم ۱۲۸ھ/۲۹۹ میں مرز ابابر نے سمرقند کے محاصر سے عمل دخل سے طے ہوئے میرز اابو القاسم بابر (۸۵۳ ما ۱۲۸ھ/۲۹۹ء) اور سلطان ابوسعید مرز اکی ۸۵۸ھ/ ۱۲۵ میں مرز ابابر نے سمرقند کے محاصر سے تنگ آکر مولا نامحد معمائی (۲) کو حضرت خواجہ کی خدمت میں بھیجا کہ جنگ ختم کروانے سے تنگ آگر مولا نامحد معمائی (۲) کو حضرت خواجہ کی خدمت میں بھیجا کہ جنگ ختم کروانے اقدام فرمائے، ایسے بی ۸۲۷ھ/۱۳ میا ۱۳۵۶ کو مرز امحد جو کی (بن مرز اعبر اللطیف

<sup>(</sup>۱) كاشفى فخرالدين على: رشحات، كانپور ۱۹۱۲، ۹۰،

<sup>(</sup>٢) خواندمير: حبيب السير ، تبران ١٣٣٣ ش ، ١٠٩/ ١٠٩ (٣) رشحات ٢٩٠٠ ٢٥

<sup>(</sup>م) حبيب السير ٢٠/١٠٩٠ (٥) الفيام /٨٨

<sup>(</sup>۲) مولانامحم معمائی سنی مذہب ومؤدب وخدمت سلاطین بسیار فرمود ہ ومرز ابابر اور اصدر خود ساختہ بود ہ (مجالس النفائس۲۱۱)

تیوری) نے قلعہ کٹا ہز حیہ میں سلطان ابوسعید کے ساتھ جنگ کی تو اس نے آپ کی وساطت سے معافی ما نگنے کے لئے سعی کی تو حضرت خواجہ سمر قند سے چل کر سلطان کے لئے میں گئے امان طلب کی۔
میں گئے اور مرزامحد جو کی کے لئے امان طلب کی۔

سلطان احمد مرزا کے عہد حکومت (۸۷۲ – ۸۹۹ مل ۱۳۹۷ – ۱۳۹۳) میں نقشبندی حضرات کی ملکی معاملات پراتنی گرفت ہوگئ تھی کہ ایسا لگتا تھا کہ سمر قند کے اصل حاکم حضرت خواجہ عبیداللہ احرار ہیں کیونکہ سلطان احمد خود ایک صوفی مشرب اور درویش صفت بادشاہ تھا(۱) اور ایک بارایسا ہوا کہ سلطان کے بھائی سلطان محمود مرزا نے سمر قند پر حملہ کر دیا تو سلطان احمد نے مایوس ہوکر حضرت خواجہ کے مدرسہ میں پناہ لی اور حضرت خواجہ نے سپاہ کو عملات درست کرو اور آپ نے خود جاکر دشمن کے ساتھ جنگ کی (۲)۔

دوسری مرتبہ سلطان احمد کے دوسرے بھائی عمر شخ مرزانے سلطان محمود مرزاکے ساتھ مل کرسمر قند پرلشکر شی کی تو سلطان احمد مرزانے صلح کے لئے حضرت خواجہ کو زحمت دی وہ خود سمر قند سے باہر چلا گیااور حضرت خواجہ نے شاہز حیہ میں جا کر متیوں بھائیوں کو امن و آشی کے ساتھ رہنے کی ہدایت کی اور مصالحت کروائی (۳)۔

غرض سنٹرل ایشیاء کی کتب تاریخ میں ایسی بہت می مثالیں مل جائیں گی جن میں نقشبندی مشائخ کی سیاسی امور و معاملات میں مداخلت کے واقعات درج ہوئے ہیں جن سے نشبندی مشائخ کی سیاسی امور و معاملات میں مداخلت کے واقعات درج ہوئے ہیں جن سے دیا بت کرنا دشوار نہیں رہ جاتا کہ وہاں کی حکومتیں ان حضرات کے دم قدم سے قائم سے سیٹا بیٹ سے بادشاہ اور امراء خواجہ احرار کی درگاہ میں عام خادموں کی طرح خدمت بجالاتے تھے (ہم)

-(1')=

حضرت خواجہ احرار کی بہت سے سلاطین و امراء کے ساتھ مراسلت تھی آپ ہرروز

<sup>(</sup>۱) حبيب السير ۱۵/۳ (۲) رشحات ۲۹۵-۲۹۳

<sup>(</sup>٣) حبيب السير ١٠٩/٠، رشحات ٢٩٨-٢٩٨

<sup>(</sup>۷) دغلات، مرز احيدر: تاريخ رشيدي ۱۱۱-۱۱۲،۵۵۱ (انگريزي ترجمه)

تقریباً بین رفعات سفارشی ان اصحاب ثروت کو لکھتے تھے(۱) ان معاملات کی نوبت یہاں تک ہوگئ تھی کہ:

زد بجہان نوبت شہنشاہی کوکہ فقر عبید اللّبی (۲) حضرت خواجہ احرار کے وصال (۸۹۵ھ/۱۳۹۰ء) کے بعد بھی اس خانوادے کے افراد کا وہاں کے سلاطین احترام کرتے رہے، شاہ اساعیل صفوی نے جب ترکستان پر حملہ کیا تواہے معلوم تھا کہ وہاں کے بادشاہ خواجہ عبدالرحیم نقشبندی کا بہت احترام کرتے ہیں اسلئے اس نے ان کی حمایت حاصل کرنے کی کوشش کی ، معاصر ماخذ عالم آرای صفوی میں لکھا ہے کہ خواجہ عبدالرحیم نقشبندی کے ساتھ عقیدت کا یہ عالم تھا کہ:

پادشاہان ترکستان وغیرہ بےرضای اودم آئی نمی توانندخورد (۳)

امیرتیور (۲۷-۷۰ه/ ۱۳۷۰-۱۳۰۵) نے حضرت خواجه آقا (۵۸۲ه/ ۱۳۵۰) کا مزار تغییر کروایا تھا اور وہ ان کے مزار پر بردی عقیدت کے ساتھ حاضر ہوتا تھا (۴) وہ خواجہ بہاءالدین نقشبند کے ساتھ بڑے ہی احترام کے ساتھ پیش آتا تھا (۵)۔ ان کے دشتے ناطے بھی حضرت خواجہ کے خاندان کے ساتھ ہوئے تھے چنا نچہ حضرت خواجہ بہاءالدین نقشبند کے بڑے صاحبزادے خواجہ حسن محمود مرزا (بن سلطان ابوسعید مذکور) بہاءالدین نقشبند کے بڑے صاحبزادے خواجہ حسن محمود مرزا (بن سلطان ابوسعید مذکور)

نقشبندی مشائخ کے ساتھ عقیدت واحترام کا پیسلسلہ پاکستان و ہند میں قائم ہونے والی تیموریوں کی حکومت (مغل حکومت) نے بھی بدستور جاری رکھا،مغل سلطنت کے بانی

<sup>(</sup>۱) رشحات ۳۲۸ (۲) جامی: تخفة الاحرار، بمفت اور مگ ۳۸۳

امراء کی باہمی رقابت کا شکار بینقشبندی حضرات بھی ہوئے تھے الغ بیک تیموری مرزاخلیل بن مرزامیر محمد جہانگیراس طرح سلطان محمود مرزاند کورحضرت خواجہ احرار کاسخت دشمن تھا۔ (مقدمہ کاحمد طاہر عراقی بررسالہ قدسیہ۔ ۱۵-۱۲ و یہ بعد)

<sup>(</sup>۳) مریم میراحمدی: دین ودولت درعصرصفوی، تهران، ۹۹ ۱۳ ش ۲۶

<sup>(</sup>٣) يزدى، شرف الدين: ظفرنامه ١٥/٢ (٥) مجدد الف ثانى: مكتوبات ١/

<sup>(</sup>٢) ابوالفصل: اكبرنامه ٢/٥٩

ظہیرالدین محمد باہر کے والدعمر شیخ مرزا خواجہ احرار کے مرید تھے اور خواجہ احرار اصلاح احوال ومکنی امور کی انجام دہی کے لئے قدم بہ قدم ان کے ساتھ ہوتے تھے(۱) باہر کو نقشبندی مشائخ کی صحبت ورثے میں ملی تھی اس لئے وہ ان حضرات کا دل و جان سے احترام کرتا تھا۔

بابر بادشاہ کو حضرت خواجہ احرار کے نامور خلیفہ اور سوائح نگار (۲) مولانا محمہ قاضی (ف بادشاہ کو حضرت خواجہ احرار کے نامور خلیفہ اور سوائح نگار (۲) مولانا محمہ احترام کے ساتھ بہت عقیدت تھی اس نے اپنی تو ذک میں بڑے احترام کے ساتھ ان کا ذکر کیا ہے بابر نے حضرت خواجہ احرار کے رسالہ والدید کا ترکی نظم میں ترجمہ کیا تھا (۳)۔

ہندوستان کی فتح (۱۵۲۱ء) کے بعد بابر نے ایک تقریب (منعقدہ ۹۳۵ھ/۔
۱۵۲۸ء) میں حضرت خواجہ احرار کے اخلاف اور مریدین کو مدعوکیا تھا اس محفل میں خواجہ عبدالشہید (۴) اور خواجہ کلال کے علاوہ حضرت خواجہ احرار کے صلقہ احباب میں سے کچھ حفاظ اور علماء نے بھی جو سمرقند سے آئے تھے شرکت کی (۵) ای طرح بابر حضرت خواجہ احرار کے بوتے خواجہ محمدامین (۲) کواپ ساتھ کا بل و ہندوستان لے آیا تھا (۷) بابر نے اپنی بیٹی گلرخ بیٹم کی شادی حضرت خواجہ محمد نقشبند بخاری کے نبیرے مرزانو رالدین محمد (از خواجہ زادہ ہای خواجہ نقشبند) کے ساتھ کی جس کے بطن سے سلطان سلیمہ تولد ہوئیں (۸)۔ بابر کا جانشین ہمایوں بھی نقشبندی حضرات کا معتقدتھا، جب خواجہ احرار کے بوتے بابر کا جانشین ہمایوں بھی نقشبندی حضرات کا معتقدتھا، جب خواجہ احرار کے بوتے بابر کا جانشین ہمایوں بھی نقشبندی حضرات کا معتقدتھا، جب خواجہ احرار کے بوتے

<sup>(</sup>۱) بابر، ظهیرالدین:بابرنامه (انگریزی ترجمه بیورج) ۳۳-۳۳

<sup>(</sup>۳) مولانا محمد قاضی نے سلسلۃ العارفین کے نام سے حضرت خواجہ احرار کے احوال پر ایک کتاب لکھی تھی جو کئی اعتبار سے اہم ہے جس کے کئی خطی نسخے پاکستان میں پائے جاتے ہیں (فہرست مشترک ۱۱/۸۳۲-۸۳۳) برنش میوزیم (ریو-۲/۸۵۹) میں بیان احوال مولانا محمد قاضی کے نام سے ایک مستقل کتاب موجود ہے۔ برنش میوزیم (ریو-۲/۸۵۹)

<sup>(</sup>٣) بابر:بابرنامه ١٢ يرترجمهم يونيوري على كره على بوچكاب

<sup>(</sup>٣) خواج عبدالشهيد (ف ٩٨٣ه) بن خواجه عبدالله بن خواجه احرار (نسمات القدى ١٦٨-١١١)

<sup>(</sup>۵) بابر:بابرنامدا ۱۳ (۷-۷) خواجهدامين بن خواجه يخي بن خواجه احرار (سمات ۱۵۳)

<sup>(</sup>٨) جهانگير:جهانگيرنامه ١٦٣، كامگارسين: مَارْجهانگيري ١٦٣

خواجہ خاوندمحود (۱) ہندوستان آئے ہایوں نے گرم جوشی سے ان کا استقبال کیا (۲)۔
خواجہ احرار کے ایک پوتے خواجہ عبدالحق (۳) ہندوستان آئے تو ہایوں کے بھائی کا مران
مرزاان سے بیعت ہوگیا (۴) ہمایوں کی دو بیٹیاں صاحبز ادگان نقشبند یہ کے عقد میں تھیں
اول بخت النساء بیگم خواجہ حسن نقشبندی سے بیا ہی گئی جن کے فرزند میرزاوالی کو جہانگیر نے
"ہزاری ذات دویست سوار" کا منصب دیا (۵) دوسری بیٹی بخشی بیگم کا عقد خواجہ شرف
الدین حسین کے ساتھ ہوا تھا (۲)۔

حضرت خواجه احرار کے بوتے خواجه خاوند محمود (بن خواجه عبدالله بن خواجه احرار)
ہندوستان تشریف لائے تھے، دارالحکومت آگرہ آمد پر ان کا '' تو قیر وتعظیم'' کے ساتھ
استقبال ہواتھا۔اورشیرشاہ سوری کے ہاتھوں ہمایوں کی شکست اور دیگر خراب حالات کے
پیش نظر آپ نے کابل میں اقامت اختیار فرما لی تھی۔ بیصا جزادے اپنے دوسرے
بھائیوں میں سب سے زیادہ ذی علم بزرگ تھے،علوم حکمیہ سیدعلامہ جلال الدین محمد دوانی
کے حوزہ درس سے فارغ انتھیل ہوئے تھے،اکبرنامہ میں ہے:

"خواجه خاوندمحموداز برادران وسائراقوام بمزیت کمالات و تهذیب اخلاق ممتاز بود و درایام شباب بعداز آشنائی علوم متعارفه قدم درغر بت نهاده و بپای همت بعد از سیر عراق و خراسان بشیراز رفت و بعداز استفاضهٔ علوم حکمیه درحوزهٔ درس علامته الزمانی مولا نا جلال الدین محمد دوانی بسمر قندمعاودت نمور و درقریات ماوراء النهر بجانب ترکستان و مغلوستان رفت و درز مان طلوع نیرا قبال حضرت کیتی ستانی فردوس مکانی از طرفان بکاشغر آمد و از انجابقصد دریا فت حالات آنخضرت بدار

<sup>(</sup>۱) خواجه شباب الدين معروف به خواجه خاوند محمود بن خواجه عبدالله بن خواجه احرار (سمات ۱۵۵)

<sup>(</sup>٢) غوثی ماندوی: گلزارابرار ۲۳۰

<sup>(</sup>٣) خواجه عبدالحق بن خواجه عبدالله بن خواجه احرار (سمات ص ١٦١)

<sup>(</sup>۳) گزارابرار

<sup>(</sup>۵) جهانگیر:جهانگیرنامص ۸۲، کامگارینی: مَارْجهانگیری ص ۱۱۵،۱۹

<sup>(</sup>٢) بلوخمان: آئين اكبرى، حواثى ا /٣٣٩

الخلافة آگره رسیدو بنو قیر و تعظیم بادشای صدر نشین محافل قدس گشت دو در ایام تفرقهٔ مندوستان بکابل آمده اقامت فرمود (۱)"

اکبر بادشاہ اپن ابتدائی فدہبی زندگی میں جب کہ وہ ایک پکامسلمان تھا علاء وصوفیہ کابرا احترام کرتا تھا اس کے اس فدہبی شغف کے باعث خانوادہ نقشندیہ کے کئی اصحاب ہندوستان چلے آئے تھے، حضرت خواجہ احرار کی اولاد میں سے خواجہ معین الدین (۲) کاشغر سے ۹۷۰ ھے/ ۱۵۲۳ میں الدین الم بادشاہ نے نہایت کاشغر سے ۹۷۰ ھے/ ۱۵۲۳ میں اور انگر بادشاہ سے میا بادشاہ نے نہایت احترام کے ساتھ استقبال کیا، ان کے فرزند مرزا شرف الدین حسین جو پہلے سے ہندوستان میں موجود اور اکبر کے منصب دار تھے خواجہ معین الدین کے استقبال کے لئے بھیجا اور ان کیساتھ امراء کو تھم ہوا کہ خواجہ کے احترام کے لئے جائیں جب وہ دار الحکومت آگرہ کے قریب بہتے تو بادشاہ خود بنس نفیس پیشوائی کے لئے گیا، اکبرنامہ میں ہے:

درین سال عزیمت هج را وسیله زیارت کعبه آستان مقدی ساخته متوجه ممالک مهندوستان شد و مرزا شرف الدین حسین از ناگور که از جمله جاگیرا و بود باستقبال شتافت و جمراه پدر بدرگاه معلی متوجه گشت چول بحوائی دارالخلافت آگره رسید بموجب اشارهٔ والا اکثر امراباستقبال خواجه رفتند و چول بشهر نزدیک آمد حضرت شهنشایی به نفس نفیس بقصد پیشوائی برآمد و خواجه را ازین اجلال و اکرام کامیاب سرورابدی ساختند بعزت تمام بدارالخلافت آورده بورود منازل احرام فرمودند و برمشمول برکارم شهنشای مراسم درویش نوازی بتقدیم رسید سید و مدتی پدر و پسرمشمول مواطف قرب و کامران بودند (۳)

انہی خواجہ عین الدین کے فرزندخواجہ شرف الدین حسین کے ساتھ اکبر کی بہن کے

<sup>(</sup>١) ابوالفضل: اكبرنامه ١/٩/١ (نولكثورايديش)

خواجه خاوند محمود كا • 90 هم/ ١٥٣٣ ع كوانقال موا (نسمات القدى ١٦١)

مرزامحمد حیدردوغلات نے ان کے احوال ومنا قب تفصیل ہے لکھے ہیں (تاریخ رشیدی بامداداشاریہ) (۲) خواجہ معین الدین بن خواجہ خاوندمحمود بن خواجہ عبدالله بن خواجہ احرار (اکبرنامہ ۲/۴ ۱۸، نسمات ۱۸۰)

<sup>(</sup>٣) ابوالفضل: أكبرنامه ٢/٩٥١-٥٥ (نولكثورايديش)

عقد کا تذکرہ کیا جاچکا ہے۔ اکبرنے بھی ان کے منصب کو بحال رکھااور ناگور کی جا گیران کی ملکت میں رہی اکبرنے انہیں منصب بھی دیا گئی مہمات میں شریک رہے، بعض معاملات میں ان کو عبرت ناک سزا بھی دی لیکن پھر معافی ملنے پر مصروف کار رہے(۱) وفات میں ان کو عبرت ناک سزا بھی دی لیکن پھر معافی ملنے پر مصروف کار رہے(۱) وفات میں ان کو عبرت ناک سزا بھی دی لیکن پھر معافی ملنے پر مصروف کار رہے(۱) وفات میں ان کو عبرت ناک سزا بھی دی لیکن پھر معافی ملنے پڑ مصروف کار رہے(۱) وفات میں ان کو عبرت ناک سزا بھی دی لیکن پھر معافی ملنے پڑ مصروف کار رہے(۱) وفات میں ان کو عبرت ناک سزا بھی دی لیکن پھر معافی میں مصروف کار رہے(۱) وفات میں ان کو عبرت ناک سزا بھی دی لیکن پھر معافی میں مصروف کار رہے(۱) وفات مصروف کار رہے(۱) وفات میں مصروف کار رہے(۱) وفات میں مصروف کار رہے(۱) وفات مصروف کار رہے(۱) وفات مصروف کار رہے(۱) وفات میں مصروف کار رہے(۱) وفات مصروف کار رہے کار رہے دی کی مصروف کار رہے دی کی کی کو مصروف کار رہے دی کی کی مصروف کار رہے دی کی کی کی کو مصروف کار رہے دی کی کی کر رہے کی کی کر رہے دی کی کی کر رہے دی کی کی کی کی کر رہے کی کر رہے کی کی کر رہے کی کر رہے کی کر رہے کی کر رہے کی کی کر رہے کی کر رہے کی کر رہے کر رہے کی کر رہے کر رہے کی کر رہے کر رہے کی کر رہے کر رہے کر رہے کی کر رہے کی کر رہے کر ر

ای طرح حضرت خواجه احرار کی اولا دمیں سے خواجہ محمد یجی (۳) ہندوستان آئے، یہ ہفت تلمی خطاط اور صلاح وتقوی سے آراستہ تھے، اکبر نے انہیں جا گیردی جب حج کے لئے جانے کی اجازت ما تکی تو بادشاہ نے انہیں '' امیر حاج'' بنا کر حرمین الشریفین بھیجا، واپس جانے کی اجازت ما تکی تو بادشاہ نے انہیں '' امیر حاج'' بنا کر حرمین الشریفین بھیجا، واپس ہندوستان آکر آگرہ میں ہی قیام پذیر ہو گئے اور باقی عمر'' عبادت وطاعت حق تعالیٰ' میں صرف کی آگرہ (۴) ہی میں ۹۹۹ ھے/ ۱۵۹۰ء کوانقال کیا (۵)۔

حضرت خواجہ احرار کے پوتے خواجہ عبدالشہید(۲) ، ۹۲۱ه ﴿ ۱۵۵۹ ء کو ہندوستان تشریف لائے اور تقریباً پندرہ سال یہاں قیام فرمایا ۹۸۲ه ﴿ ۱۵۲۴ عُروایس ماوراءالنہر چلے گئے اور اگلے سال ۹۸۳ ھ / ۱۵۷۵ ء کو انتقال کیا (۷) ۔ خواجہ عبدالشہید اپنے عزیز خواجہ شرف الدین حسین مذکور کی سفارش اور معافی کے لئے آئے تھے، اکبر نے ان کی معذرت تو تبول نہیں کی کیکن ان کی تعظیم و تکریم میں کسی قتم کی کسر نہ چھوڑی ، معاصر شہادت ہے: قبول نہیں کی کیکن ان کی تعظیم و تکریم میں کسی قتم کی کسر نہ چھوڑی ، معاصر شہادت ہے: درمراسی تعظیم و تکریم ولوازم اکرام واحتر ام فروگز اشتی واقع نہ شد (۸)

Athar Ali: Apparatus of Empire. A-140, p.8

بلوخمان: آئين اكبرى، حواشي ١٣٩٥- ٠ ٢٣

<sup>(</sup>١) الضّاء/١٥٠/١٥١

<sup>(</sup>٢) الصناس/٢٥/ كلكته ايديش )، نيز ملاحظه و:

<sup>(</sup>٣) خواجه محمر یکی بن خواجه ابوالفیض بن خواجه عبدالله بن خواجه احرار (نسمات القدس ١٧٣)

<sup>(</sup>٣) بدايوني،عبدالقادر: منتخب التواريخ ٣/٩٩-٠٠٠، كلكته، ايشيا تك سوسائل، ١٨٦٩،

<sup>(</sup>۵) تشمى ،محمر باشم: نسمات القدى ۱۸۱

<sup>(</sup>٢) خواجه عبدالشهيد بن خواجه عبدالله بن خواجه احرار (ايضاً ١٦٨) (٤) ايضاً ١٦٩١ - ١١١

<sup>(</sup>٨) بدايوني عبدالقادر: منتخب التواريخ ٢/١١١

اکبر کے عہد حکومت (۹۲۳-۱۰۱۳ م ۱۵۵۳-۱۰۱۵) کے آخری سالوں میں سلسلۂ نقشبندیہ کی سب ہے اہم شخصیت حضرت خواجہ باتی باللہ قدس سرہ (ف ۱۰۱۲ می ۱۹۰۳ء) کابل سے ہندوستان تشریف لائے، جن کی آمد ہے اس سلسلے کوایک نئی جہت نصیب ہوئی اس وقت تک اکبر باوشاہ کے خیالات وافکار میں ایسی تبدیلیاں رونما ہو بھی تصیب جن کی آئر ات ہے ہندوستان کامسلم معاشرہ بری طرح متاثر ہور ہاتھا، آپ نے ان حالات میں دبلی میں احیاء دین کے لئے ایک خانقاہ کی بنیا در کھی اور سیاست ہے بالکلیہ الگ تحلگ رہ کر دعوت وعزیمت کا آغاز کیا۔ آپ سے اس عہد کے دائے العقیدہ امراء کی ایک قابل ذکر تعداد نے وابستہ ہوکر استفادہ کیا، نواب مرتضیٰ خان شخ فرید بخاری نے اس خانقاہ کے جملہ اخراجات کی ذمہ داری قبول کرلی (۱)۔

اگرسولہویں صدی کے اواخر اور سر ہویں صدی عیسوی کے آغاز کی فرہبی اور روحانی تاریخ کامطالعہ کیا جائے تو یہ حقیقت واضح ہوجائے گی کہ حضرت خواجہ باتی بالله قدس سرہ کی اور کا منبع تھی، آپ کے ملفوظات و زات گرامی احیاء سنت اور امات بدعت کی تمام تحریکوں کا منبع تھی، آپ کے ملفوظات و مکتوبات کا ایک ایک حرف آپ کی مجددانہ مسائی اور بلندی فکر ونظر پرشا ہد ہے، ان میں اصولی تخی اور حکیمانہ نرمی کا امتزاج براحیرت انگیز معلوم ہوتا ہے۔ آپ کی نظر سوسائل کے ان تمام گوشوں تک پہنچ گئ تھی جہاں اصلاح وتر بیت کی ضرورت تھی (۲)۔

حضرت خواجہ باقی باللہ کے اس مرکز سے کئی افراد وابستہ تھے، ان میں سے تین اصحاب خاص طور سے قابل ذکر ہیں حضرت شیخ احمد سر ہندی مجدد الف ثانی، حضرت شیخ

<sup>(</sup>۱) غوثی مانڈوی: گلزارابرار ۳۰۵ب (نسخه کانچسٹر) اور آپ کے وصال کے بعدخواجہ حسام الدین احمد کی جانشینی کے دوران اس خانقاہ کے مصارف کے لئے مرز اعبدالرحیم خان خانان ہرسال بارہ ہزاررہ پے باقاعدہ ویتار ہا (فرید بھکری: ذخیرة الخوانین ۲/۲۳۲-۲۳۳) شیخ مرتضی فرید بخاری کی مذکورہ ذمہ داری کی طرف حضرت مجدد الف ثانی نے بھی اشارہ کیا ہے۔ (مکتوبات ا/۲۵۳) الف ثانی نے بھی اشارہ کیا ہے۔ (مکتوبات ا/۲۵۳) (۲۳۲) نظامی، خلیق احمد: حیات شیخ عبدالحق ۲۳۷–۱۳۸ (ملخصاً)

عبدالحق محدث دہلوی اور حضرت میرزا حسام الدین احمد، حضرت مجدد الف ٹانی کے اس طلقے میں داخل ہونے سے حضرت خواجہ کے مشن کی تحمیل ہوئی اور نہ صرف سلسلۂ نقشبندیہ کا احیاء ہوا بلکہ ہندوستان میں کار دعوت وعزیمت نے احیاء دین کی تحریک کی شکل اختیار کر لیے۔ ہوا بلکہ ہندوستان میں کار دعوت وعزیمت نے احیاء دین کی تحریک کی شکل اختیار کی اللہ کے حفرت شخ عبدالحق محدث دہلوی نے تصنیف و تالیف کے ذریعہ اسلام اور اسلامی علوم کا احیاء کیا اور حضرت خواجہ باتی باللہ کے جانشین کی حیثیت احیاء کیا اور حضرت خواجہ نے کیا تھا اور وہ سے دبلی میں اس روحانی اجتماع کو قائم رکھا جس کا آغاز حضرت خواجہ نے کیا تھا اور وہ ''جمعیت طلب حق''اور'' طلبای وافر'' کے حصول کے لئے آنے والوں کے لئے سرگرم ممل ''جمعیت طلب حق''اور'' طلبای وافر'' کے حصول کے لئے آنے والوں کے لئے سرگرم ممل

یوں تو حضرت خواجہ باتی بالله قدس سرہ کے بیسیوں خلفاء تھے لیکن ان میں سے جو مرتبہ ومقام حضرت شخ احمد سر ہندی مجد دالف ٹانی کو حاصل ہوا وہ کسی اور کونصیب نہ ہوسکا، آپ نے اپنے شخ کے مشن یعنی احیائے دین اور دفع بدعت کے لئے جوسعی فر مائی اس سے اکبر بادشاہ اور اس کے مصاحبین کے افکار ونظریات بوزن ہو گئے آپ نے با قاعدہ ایک جامع پروگرام کے تحت پہلے ان بدلتے ہوئے حالات کا بخو بی جائزہ لیا پھر ایک ایک امیر اور ذمہ دار فرد کے عقائد پرغور فر مایا اور ان میں سے راسخ العقیدہ امراء کا ایک ایب اگروہ تیار کیا جن کی مدد سے ان باطل نظریات کے خلاف عملی طور پرصف آراء ہوگئے جس کے بتیج کیاجن کی مدد سے ان باطل نظریات کے خلاف عملی طور پرصف آراء ہوگئے جس کے بتیج کے طور پر بے دینی اور الحاد کی جو نضا قائم ہوگئی تھی متز لزل ہوگئی معاصر مولف شخ محمد صاد ق دہلوی کشمیری ہمدانی نے ۸۰ و دانش کے آپ کے گرد جمع ہونے کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ شخ وراضی بعلم و دانش کے آپ کے گرد جمع ہونے کا تذکرہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ شخ عبدالقا در جیلانی رحمت الله علیہ کے تھم پر حضرت عبدالتی محدث دہلوی حضرت غوث عبدالقا در جیلانی رحمت الله علیہ کے تھم پر حضرت

ہم نے حضرت خواجہ حسام الدین احمد کے حالات پر حضرت خواجہ باقی بالله کے صاحبز ادے خواجہ عبیدالله کی تالیف زادالمعادا نیزٹ کی ہے جس کے مقدمہ میں ان جملہ امور کی تفصیلات دے دی ہیں جوآپ نے حضرت خواجہ کے جانشین کی حیثیت سے دعوت وارشاد کے سلسلہ میں سعی کی تھی۔

خواجہ کی خدمت گرامی میں حاضر ہو کر فیضیاب ہوئے اور حضرت خواجہ نے انہیں طریقہ نقشبند یہ میں اجازت مرحمت فرمائی:

چون در بزار و بشت حضرت قطب العارفین خواجه محمد باتی اولیی نقشبندی قدی سره بدار المعارف دبلی تشریف ارزانی فرمود و مستعدان و خدا پرستان عالی فطرت گرد آن مرکز دائره قطبیت جمع آمدند حضرت مخدوم (شیخ عبدالحق) رافرادان محبت و اخلاص بحضرت خواجه پیداشد بعداز اشارت از حضرت غوث الثقلین شاه محی الدین جیلانی قدی سره اخذ طریقه نموده بطریقه نقشبندیه مشغول شد و بعداز چندگاه اجازه ارشاد طریقه نقشبندیه از آنخضرت یافت .....(۱)

گویا ۱۰۰۸ ه کوشنخ محدث حضرت خواجه کے دامن تربیت سے دابستہ ہوئے تھے اور اس خوش بختی کے سال میں حضرت مجد دالف ثانی بھی حضرت خواجہ سے منسلک ہوئے ،ان دونوں بزرگوں کا مقصد حیات ایک ہی تھا یعنی احیاء ملت اسلامیہ اور ترویج شریعت (۲)

اکبر بادشاہ کے زیراثر پھیلنے والی بدعات کا از الدابھی باتی تھا کہ اکبر کے آخری ایام حیات میں جانشینی کا مسکلہ نازک صورت حال اختیار کر جاتا ہے، امراء اپنی اپنی پسند کا جانشین چاہتے تھے، اکبراپ مرض الموت کے دوران مرز اکوکلتاش مخاطب بہ خان اعظم کی گرانی میں تھا اوراس کا شارسلیم (نورالدین جہانگیر) کے مخالفوں میں ہوتا تھا اس کی بیٹی خرو بن سلیم کے عقد میں تھی اس لئے وہ چاہتا تھا کہ اکبر کے بعد اس کا داماد جانشین بنے اس مقصد کے لئے اس نے دربار میں سادات بار ہہ (شیعہ امراء) کو بلا لیا جس سے حالات مزید بخاری، تیج خان اور سعید خان سلیم کی تخت نشینی کے لئے کوشاں متھان حضرات کے ساتھ حضرت مجد دالف ثانی سعید خان سلیم کی تخت نشینی کے لئے کوشاں تھے ان حضرات کے ساتھ حضرت مجد دالف ثانی کی با قاعدہ مراسلت بھی تھی جو میہ چاہتے تھے کہ اکبر کے بعد ایسا بادشاہ ہو جوان تمام خلاف اسلام احکام کومنسوخ کر دے جواکبر کے زمانہ میں کے گئے تھے، ان حالات میں سلیم نے اسلام احکام کومنسوخ کر دے جواکبر کے زمانہ میں کے گئے تھے، ان حالات میں سلیم نے اسلام احکام کومنسوخ کر دے جواکبر کے زمانہ میں کے گئے تھے، ان حالات میں سلیم نے اسلام احکام کومنسوخ کر دے جواکبر کے زمانہ میں کے گئے تھے، ان حالات میں سلیم نے اسلام احکام کومنسوخ کر دے جواکبر کے زمانہ میں کے گئے تھے، ان حالات میں سلیم نے اسلام احکام کومنسوخ کر دے جواکبر کے زمانہ میں کے گئے تھے، ان حالات میں سلیم احتا

<sup>(</sup>۱) محمرصادق د بلوی: طبقات شاه جهانی (طبقهٔ م) مه، کلمات الصاوقین ۹ ۱۲۰

<sup>(</sup>٢) تفصيل كے لئے ملاحظہ مومقدمہ بداكاعنوان" نقشبندى مشائح اور تروج شريعت"

ان امراء کے سامنے قتم اٹھائی کہ وہ کامیاب ہوکر اسلام کی جمایت کرے گا(ا) اس طرح اسلام کی جمایت کرے گا(ا) اس طرح کا اور اسلام کی اعلان'' با تفاق واجماع اہل دین وملت'' کیا گیا(۲) اگر سلیم کی بجائے جواں سال خسر و تاج و تخت حاصل کرنے میں کامیاب ہوجا تا تو خان اعظم ، راجہ مان سنگھ اور سادات بار ہہ کاعمل دخل اتنا بڑھ جاتا کہ اس سے اسلام کو نا قابل تلافی نقصان بہنج سکتا تھا، اس لئے جب خسر وکی بجائے سلیم منتخب ہوا تو حضرت مجد دالف ثانی نے مرتضی خان فرید بخاری کو خط کھا اور مبار کہا ددیتے ہوئے اس انتخاب کو اسلام کے لئے تقویت کا باعث قرار دیا ہے (۳)۔

بادشاہ نے تخت نشینی کے بعد ایک فرمان جاری کیا جس کی روسے اس نے کئی ٹیکس ختم کردیے امراء کو حکم دیا کہ وہ اپنے اپنے زیر کنٹرول شہروں میں مسجدیں تغییر کریں اس نے شراب کی کشید اور فروخت پر پابندی لگادی (۴) اس نے علماء سے کہا کہ وہ اسے" مفردات اسای الہی'' لکھ کردیں تا کہ وہ ان کا ورد کیا کرے اس نے یہ بھی عہد کیا کہ وہ آئندہ شب جمعہ علماء وصوفیہ کی صحبت میں گزارا کرے گا(۵)۔

جہا نگیر بھی اپنے اجداد کی طرح نقشبندی حضرات کا بہت احترام کرتا تھا ۱۰۲۳ھ/
۱۲۱۵ء کوحضرت مجددالف ٹانی کے حین حیات ماوراء النہر سے خواجہ ہاشم دہبیدی (از اولاد شخ احمد کا سانی ملقب بہ مخدوم اعظم) نے اپنے خلیفہ کے ہاتھ جہا نگیر کو ایک رقعہ ارسال کیا جس میں انہوں نے مغل حکمرانوں کے ساتھ اپنے بزرگوں کے تعلقات کا تذکرہ کرتے ہوئے مخدوم اعظم مذکور کی مدح میں باہر بادشاہ کی کہی ہوئی ایک نظم بھی لکھی، جہا نگیرنے اس کا یہ آخری مصرع نقل کیا ہے۔

خواجگی مانده ایم و خواجگی را بنده ایم (۲)

<sup>(1)</sup> Haig, w: Cambridge History of India, Vol. IV. p. 152

<sup>(</sup>٢) مشرقی، نورالحق زبدة التواریخ ورق ۲۵۰-۱ (خطی نسخه برنش میوزیم ،لندن)

<sup>(</sup>سم مجددالف انى: مكتوبات ا / ٢ ١٣٨/ ١٢١٠

<sup>(</sup>٣) جهانگير: توزك جهانگيرى ٣،٣ (٥) اييناه (سرسيدايديش)

<sup>(</sup>١) كامكارسين: مَاثرجهاتكيري ٢٠٠، توزك جهاتكيري ١٧١-١٧ (تهران ايديش)

جہانگیرنے احترا مااس مکتوب کا جواب اپنے ہاتھ سے لکھااور ایک ہزار مہر ہ جہانگیری کی قب جہانگیری کی قب بطور نذر بھیجی (۱)۔ اس سے قبل اور مابعد بھی کئی اصحاب سلسلہ نقشبندیہ مختلف ممالک سے ہندوستان آئے اور حکومت کی طرف سے ان کا اعز از واحترام ہوتارہا۔

ان حالات میں ہندوستان کی ندہبی فضا پھر سے مکدر ہوگئی یعنی راسخ العقیدہ امراء کا جو گروہ حضرت مجدد الف ثانی نے بادشاہ اسلام کی اصلاح کیلئے ترتیب دیا تھا یعیٰ''جرکہ' ممدان دولت اسلام ' کمزور پڑ گیا لینی پہلے گئے خان کی وفات (۱۰۲۲ھ/ ۱۳-۱۲۱۹ء) اور پھر مرتضیٰ خان شخ فرید بخاری کا انقال (۱۰۲۵ه/۱۲۱۱ء) میں ہو گیا اور اس خلا کو پر كرنے كيلئے ايراني امراء آ كے آئے جن كے زير اثر جہا تكير آزاد خيال ہوتا كياس سے زيادہ افسوسناک واقعہ جہانگیر کی ایک ایرانی نژاد خاتون نور جہاں سے شادی (۱۰۲۰ اھ/۱۷۱۱ء) تفاجوا بی بے پناہ صلاحیت و قابلیت کی بنا پر غیر محدود اختیارات کی مالک بن گئی اس کاباب غياث بيك وكيل السلطنت بنايا كيااس كابهائي آصف خان ملك كاوز براعظم قرار ديا كيااور نورجہاں کے متعدد عزیز و اقارب اعلیٰ عہدوں پر فائز کئے گئے (۲)۔جن کے زیر اثر یا کستان و هند میں شیعه مذہب بھیلنے لگا، اس طرح اس مذہب کوسر کاری سریری حاصل ہو منى،نورجهان كى دعوت يركى شيعه علماء اران سے مندوستان آئے اور شيعيت كى تبليغ ميں مصروف ہو گئے، جن کے اس وقت کی معاشرت پر گہرے اثرات مرتب ہوئے ، سامانہ میں عید کے خطبے میں خطیب نے خلفائے راشدین کے اسائے گرامی حذف کردیے تو وہاں کے لوگ اس کےخلاف آواز نہ اٹھا سکے،حضرت مجدد الف ٹانی کی رگ فاروقی حرکت میں آئی اورآپ نے وہاں کے " قاضوں اور اہالی وموالی "کے نام ایک پرزور خط لکھا (س) اور اس تے بل آپ نے اس موضوع پرردروافض کے نام سے ۱۰۰۲ھ (حدود) کوایک رسالہ تالیف کیاتھا پھرکئی مکا تیب میں اہل تشیع کے عقائد بیان کرکے بادشاہ، امراء اور عوام کوان

<sup>(</sup>۱) اليناسما

<sup>(2)</sup> Blochmann, H : Ain-i-Akbari. Vol.I. pp. 570-76 (Notes)

۳۳-۳۲/۱۵/۲ عبد دالف ثانی: مَتَوَبِات ۲/۱۵/۲ مهم (۳)

ک صحبت سم قاتل قرار دیا (۱)۔

ہندوستان کے اہل تشیع نے حضرت مجددالف ٹانی کی انہی تحریروں کی وجہے اور قاضی نورالته شوسترى كقل اورخون كاانقام لينے كيلئے آپ كے خلاف مہم شروع كردى اور انہوں نے جہانگیرکوآپ کےخلاف اکسایا اور باور کروانے کی کوشش کی کہ آپ خودکوحضرت ابو بکر صديق ہے افضل سجھتے ہيں اور اس سلسلے ميں جہانگير كوآپ كا ايك مكتوب بھى دكھايا كياجس میں دراصل آپ نے اپنے شیخ (حضرت خواجہ باقی بالله) کے حضور اصلاح احوال کیلئے اینے مكاشفات تحرير كئے تھے(٢) كوغلط رنگ ديا گيا، بعد ميں حضرت مجدد نے اس كى خود بى تو ميح كردى تھى كيكن اس كے باوجود جہائكير نے آپكواس كى وضاحت كيلئے در بار ميں طلب كيا، آب نے اسے دلاکل سے مطمئن کرلیا (۳) جب حضرت مجدد الف ٹانی کے مخالفوں نے بیہ دیکھا کہ جہانگیرمطمئن ہوگیا ہے تو انہوں نے جہانگیر سے کہا کہ انہوں نے دربار میں سجدہ تعظیمی ہیں کیا اور بیا کہ ان کے بے شارمریدین ہیں جن کی مددسے وہ کسی وقت بھی بادشاہ کے خلاف بغاوت کر سکتے ہیں (۴) حضرت مجدد الف ثانی نے بادشاہ کوسجدہ تعظیمی کرنے ے انکارکردیا (۵)۔ تو وزیراعظم آصف خان نے جوسلمہ طور پرشیعہ تھا، جہانگیرکومشورہ دیا كهوه ان كي نقل وحركت برنظر ركھے كيوں كه ان كا اثر نه صرف ہندوستان بلكه سنٹرل ايشياء میں بھی بڑھتا جارہا ہے اور یہ کہ بہت سے فوجی ان کے مرید ہیں اس نے انہیں قید کرنے کا مشورہ دیا،اس پر جہانگیرنے آپ کو گوالیار کے قلعہ میں نظر بند کر دیا (۲)۔

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھئے مقدمہ ہذا کاعنوان" نقشبندی مشائخ اور تر وج کثریعت"

<sup>(</sup>٢) مجددالف ثاني: مكتوبات ا/١١

<sup>(</sup>٣) محمامين بدخشي: نتائج الحرمين (نسخه أنثريا آفس)ورق ا ١٥- الف

<sup>(</sup>۵-۴) الصناورق ۱۷۱-اب

<sup>(</sup>۲) حال بی میں دہلی ہے قلعۂ کوالیار پرایک بردی پرکشش اور تصاویر ہے آراستہ کتاب ٹائع ہوئی ہے: Chakravarty, K. K: Gwalior Fort, Delhi, 1984.

جس میں اس قلعہ کے قید خانوں تک کی تفصیل درج ہے ،لکھا ہے کہ وہ قیدی یہاں بھیجے جاتے تھے جنہیں موت کی نیندسلانا ہوتا تھا اور آئیس زہر یلانشہ پلایا جاتا تھا۔ (۱۰۰-۱۰۱) اس میں ان سب معروف قیدیوں کا تذکرہ کیا گیا ہے جو یہال نظر بند کئے گئے تھے لیکن حضرت مجد دکانام تک نہیں آیا حالانکہ تو زک جہاتگیری (بقیہ ایکے صفحہ پر)

حضرت مجدد الف ٹانی کی نظربندی (۱۰۲۵ تا ۱۰۲۹ هے ۱۹۲۱ میں اور پھر
پابندی (۱۰۲۹ - ۱۹۳۱ هے ۱۹۲۰ - ۱۹۲۱ میں دونوں
پابندی (۱۰۲۹ - ۱۹۳۰ هے ۱۹۳۰ میں دونوں
نوعیت کے معلوم ہوتے ہیں، رہائی کے بعد آپ کو اختیار دیا گیا کہ آپ چاہیں تو اس کے
پاس تغیر جا کیں اور اگر چاہیں تو سربند چلے جا کیں (۱) ۔ لیکن آپ نے لشکر میں رہنا پند
فرمایا، آپ اپنے ایک کمتوب بنام فرزندان خود میں تحریفر ماتے ہیں کہ وہ ایک بڑا اہم کام
انجام دے رہے ہیں (۲) ۔ حضرت خواجہ محمد معصوم کے ایک کمتوب سے حضرت مجدد کے
جہا تگیر کے ساتھ کئی ماہ تک لا ہور میں رہنے کاذکر بھی ملتا ہے (۳)۔

ای طرح حضرت مجددالف ٹائی نے دارالحکومت میں بھی اپ قیام کاذکر خود فرمایا ہے ان ملاقاتوں میں آپ کی بھی کوشش ہوتی تھی کہ بادشاہ کوتعلیمات اسلام ہے آگاہ کرتے رہیں (س) ایک اور کمتوب میں آپ نے لکھا ہے کہ دہ اس وقت بادشاہ کو اسلامی عقائداور مبداء و معاد کے مسائل بتارہے ہیں اور قرآن پاک کے مطالب وتغیر کے سلسلہ میں گزشتہ شب سور ہ عنکبوت تک بہنچ گیا ہوں (۵) بادشاہ حضرت مجددالف ٹائی ہے متاثر ہوا اور دو ہزار رہ پے آپ کی خدمت میں بطور نذر پیش کے (۲) ایک مرتبداس نے اپنی بیاری کے ہزار رہ پے آپ کی خدمت میں بطور نذر پیش کے (۲) ایک مرتبداس نے اپنی بیاری کے ہاں ہمن آپ ہے دعا کی درخواست کی ،اس نے سر ہند ہے گزرتے ہوئے آپ کے ہاں کہ عانما ہے بہت پندآیا،اس وقت اس نے اپ وزیراعظم کو بھیجا کہ وہ حضرت مجدد سے وظیفہ تبول کرنے کے لئے کے لیکن آپ نے اے وال نے فرمایا (۵)۔

<sup>(</sup>بقیصغی کزشت) میں آپ کوقلع کوالیار مین مقید کرنے کا تعمیل موجود ہے (۲۷۲) تعجب ہے کہ مولف کی فہرست ماخذ میں آوزک کانام تک درج نہیں ہے .....

<sup>(</sup>١) جهاتگير: توزك جهاتگيري ١٠٠ (سرسيداحمدخان ايديشن)

<sup>(</sup>٢) مجددالف تانى: كمتوبات ٢٨/٣

<sup>(</sup>٣) محمعهم، خواجه: كمتوبات ١٠٥/٢٥/١٠١-١٠٥ (٣) مجددالف ثاني: كمتوبات ١٠٢/٢٥

<sup>(</sup>۵) اینا ۳۲/۳ (۱) جهانگیر: توزک ۲۷۰

<sup>(</sup>٤) بدرالدين سرمندى: مجمع الاولياء، ورق ٣٣٣ (اغريا آفس بلندن)

حضرت مجددالف ٹائی نے رہائی کے بعد جہائیر کے ساتھ دہے کور ججے دیتے ہوئے جب یفر مایا تھاوہ اس وقت بادشاہ کے ساتھ رہ کرکا عظیم انجام دے رہے ہیں لیخن آپ کو جب بھی موقع میسر آتا تھا آپ جہائیر کے سامنے اسلام کے اصول، فقہ اور دوسرے ضروری امور چیش کرتے تھے یہ آپ ہی کی کوششوں کا نتیجہ تھا کہ جہائیر اپنے آخری دی سالوں میں اسلام کی حقانیت سے واقف ہوتا جا رہا تھا، کا گڑہ کی فتح کے بعد جہائیر نے حضرت مجددالف ٹائی سے کہا کہ اگر وہ کا گڑھ آئیں تو آپ کی موجود گی میں میں بت مسار کووں گا آپ علیل ہونے کے باوجود وہاں تشریف لے گئے تو بادشاہ نے نہ صرف بت توڑے بلکہ وہاں گائے ذیح کروائی اور اسلام کے احکام صادر کئے (۱)، کی جہائیر نے خود بھی لکھا ہے کہ قاضی، میر عدل اور علاء کی موجود گی میں کا گڑھ کے مندر میں جہائیر نے خود بھی لکھا ہے کہ قاضی، میر عدل اور علاء کی موجود گی میں کا گڑھ کے مندر میں اسلام کے احکام نافذ کئے بادشاہ نے اس موقع پرشکر ادا کرتے ہوئے یہ بھی لکھا ہے کہ الله اسلام کے احکام اسلام نافذ کئے بادشاہ نے اس موقع پرشکر ادا کرتے ہوئے یہ بھی لکھا ہے کہ الله تعالیٰ نے اسے احکام اسلام نافذ کے بادشاہ نے اس موقع پرشکر ادا کرتے ہوئے یہ بھی لکھا ہے کہ الله تعالیٰ نے اسے احکام اسلام نافذ کے بادشاہ نے ان کی توفیق دی جو اس سے قبل کی دوسرے مسلمان بادشاہ کومیسر نہیں ہوئی ہوگی ہوگی (۲)۔

جہانگیر کا جانشین شاہ جہان بھی حضرت مجد دالف ٹانی کے علم اور تقوی ہے آگاہ تھا،

اس نے حضرت مجد دکی خدمت میں افضل خان اور مفتی عبد الرحمٰن کواس وقت بھیجا جب آپ

کو جہانگیر نے ندکورہ حالات میں دربار میں طلب کیا تھا اس نے چند فقہی کتا ہیں بھی ساتھ

ارسال کیں جن میں فقہا نے بادشاہ کے لئے سجدہ تعظیمی جائز قرار دیا ہے لیکن آپ نے ان

کو بتایا کہ وہ اللہ تعالی کے سواکسی کو سجدہ کرنے کے لئے تیار نہیں ہیں (۳) اس سے شاہ

جہان کی حضرت مجد دالف ٹانی کے ساتھ عقیدت کا اظہار ہوتا ہے وہ آپ کی تعلیمات سے

متاثر تھا، اپنے ساتویں سال جلوس (۳۳ سے ۱۱۳ ء) میں اس نے عید کی نماز سر ہند

<sup>(</sup>۱) بدرالدین سر مندی: مجمع الا ولیاء ورق ۱۳۳ – ۱

<sup>(</sup>٢) جهانگير: توزك ۲۰ سرسيدايديشن)

<sup>(</sup>٣) محمدامين بدخشي: نتائج الحرمين - ورق ا ١٤ - الف

شریف میں اداکی ، اس موقع پر علائے اسلام کثیر تعداد میں اس مسجد میں موجود تھے، یعنی ان علاء وعرفا سے حضرت مجدد الف ٹانی کے تینوں صاحبز ادگان یعنی خواجہ محمد سعید، خواجہ محمد معصوم اور خواجہ محمد کی اور اس خانواد ہے سے وابستہ اصحاب علم و دانش مراد ہیں، شاہ جہان کی دین داری کی بہت ہی مثالیں اس کے عہد کی کتب تاریخ میں ملتی ہیں۔

شاہ جہان نے حضرت خواجہ محمد سعید اور حضرت خواجہ محمد معصوم سے متعدد بار مصاحبت کے لئے کہالیکن آپ نے اپنے والدگرامی کی وصیت کے بموجب اسے قبول نہ فر مایالیکن سے لئے کہالیکن آپ نے اپنے والدگرامی کی وصیت کے بموجب اسے قبول نہ فر مایالیکن سمجھی کھی دونوں حضرات شاہ جہان سے ملتے رہتے تھے(۱)۔

<sup>(</sup>١) محمد امين بدخشي: نتائج الحرمين ورق ١٥١ - الف

## عهدمعصوى كامريبي ماحول

حضرت خواجہ محمد معصوم سربہندی کا زمانۂ حیات (۱۰۰۷–۱۰۵۹هم/ ۱۵۹۸-۱۹۱۸) کئی اعتبار سے اہمیت رکھتا ہے بیشک اس دور میں پاکستان و ہند میں نہبی علمی، ادبی اورعقلی نفقی علوم پر تحقیقات ہو کیں لیکن اس عہد میں فدہبی بے راہ روی، بے اعتدالی اور آزادمشر بی کوبھی ہوا ملی مسلمانوں میں بہت سے ایسے فرقے بن گئے جن کے عقائد کھمل اور آزادمشر بی کوبھی ہوا ملی مسلمانوں میں بہت سے ایسے فرقے بن گئے جن کے عقائد کھمل طور پر غیر اسلامی تھے، ان تمام امور کی تفصیلات کا میخقر سامقد مہتمل نہیں ہوسکتا، ان میں سے صرف چندا سے نکات زیر بحث لائے جارہے ہیں جن سے پاکستان و ہندگی معاشرت متاثر ہوئے بغیر ندرہ سکی۔

## وحدت الوجوداور وحدت الشهو د

یہاں ان دونوں نظریات کی تفصیل اور ان کے درمیان فرق بیان کرنے کا موقع نہیں ہے(۱)۔ صرف یہ ثابت کرنا مقصود ہے کہ جب ہندوؤں نے نظریۂ وحدت الوجود میں اپنے فلسفہ کی آمیزش شروع کی تو اس وقت کا صوفیہ خام کا طبقہ متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکا اور ان کی مدد سے انہوں نے اسے با قاعدہ تحریک کی شکل دے دی اس کے افکار کا مرکزی نقطۂ نظر'' وحدت ادیان' تھا۔

ان حالات میں حضرت امام ربانی مجد دالف ٹانی قدس سرہ نے ایسے صوفیہ کولاکا را اور اس کے انجام سے خبر دار کیا،خود چشتی سلسلہ کے بزرگوں نے جن کے ہاں اس نظریہ کی سب سے زیادہ پذیرائی ہوئی تھی، اس نظریہ کے تمام تر مبحث کو خانقاہ تک محدود رکھنے کی پوری پوری کوشش کی کیکن جب ان شرائط کی گرفت ڈھیلی ہوئی تو عوام تک پہنچ کر اس نظریہ نے منفی اثرات مرتب کرنا شروع کردیئے۔

حضرت مجدد الف ثانی نے اس نظریہ کو آمیزش سے پاک کرنے کے لئے بہت سعی (۱) ان دونوں نظریات کی تفصیل اور فرق کی وضاحت کے لئے دیکھتے ملاعبدالعلی بحرالعلوم کارسالہ وحدت الوجود مرتب ومترجم مولا نازید ابوالحن فاروقی اور مقدمہ مقامات مظہری۔

فر مائی اوراس کے مقابل'' وحدت الشہو د'' کو پیش کیا۔

افسوس کہ خودغرض اور دنیا پرست علماء وصوفیہ نے اس پرغور کئے بغیر اے ایسے معنی بہنائے جس سے مخالفین کومزید تقویت ملی۔ بہنائے جس سے مخالفین کومزید تقویت ملی۔

داراشکوہ نے اس معاملہ میں انتہا کردی اور سیاسی مقاصد کے لئے ہندوؤں کی جمایت حاصل کرنے کی غرض سے وحدت الوجود اور ہندوؤں کے فلسفہ ویدانت کواس طرح ملانے کی کوشش کی کہ وحدت الوجود سے وحدت ادبیان تک جانے میں کوئی مشکل نہ رہی جس کا عملی نتیجہ دارا کی تالیف مجمع البحرین ہے۔

معلوم ہوتا ہے کہ داراشکوہ کے زیراٹر اس نظریہ نے مباحث کی الیشکل اختیار کر لی تھی کہ غیر ملکی سیاح بھی اس ہے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکے ہشہور فرانسیسی سیاح برغیر جودارا اور اور نگزیب کی جنگ تخت نشینی کے ایام (۱۲۵۸ء) میں داراشکوہ کے لشکر میں بحثیت طبیب کام کررہا تھا، لکھا ہے کہ وحدت الوجود کے بارے میں ہندوستان میں بڑاغل پڑا ہوا ہے، نیز اس نے یہ انکشاف بھی کیا ہے کہ پنڈت اور دوسرے فلا سفہ دارااوراس کے بھائی شجاع کے ذہن میں یہ نظریہ القا کررہے ہیں:

I shell explain to you the Mysticism of a great sect which has latterly made great noice in Hindoustan, inasmuch as certain Pendits or gentile Doctors had instilled it into the minds of Dara and Sultan Sujah(1)

گواورنگزیب کی کامیابی، دارائے آل اور مرکز کی مضبوطی نے اس نظریہ کواورنگزیب کے حین حیات اجر نے نہ دیالیکن پھر بھی خفیہ طور پر وہ پنڈت اور ڈاکٹر (صوفیہ خام) اس نظریہ کے پرچار اور اسے وہ رنگ دینے میں لگے رہے جس کا آغاز انہوں نے دارا کے سہارے کیا تھا اس مقصد کے لئے حضرت مجدد الف ٹانی کے جانشینوں اور اور نگزیب نے ان کا شدید محاسبہ جاری رکھا جس کی وضاحت کے لئے اس عہد کے عقائد اور ندہجی

<sup>(1)</sup> Bernier, F: Travels in the Mughal Empire, London, 1891, p. 345.

ر جحانات کا پس منظر بیان کیا جار ہاہے۔ سلاسل اور فرقوں کی حالت

دبستان نداہب اس سلسلہ کا ایک اہم ترین ماخذ ہے جس کے مولف کا نام معلوم نہیں ہے یا اس نے قصداً اپنا نام نہیں لکھا یہ کتاب ۱۰۳ ھیں زیر تالیف تھی اور داراشکوہ کے قل ۱۰۹۹ ھیں زیر تالیف تھی اور داراشکوہ کے قل ۱۹۹ ھیں اصلاح کرتا رہا ہے۔ اس کے مولف نے ایک مستقل لیکن طویل باب میں اہل ہند کے عقا کد اور مختلف فرقوں کا تذکرہ کیا ہے وہ ان میں سے اکثر فرقوں کے مانے والوں سے خود ملا تھا اور ان کی زبانی ان کے عقا کد قل کے ہیں ، ان سب کا احاطہ یہاں ممکن نہیں ہے صرف چندا سے فرقوں کا ذکر کیا جا رہا ہے جنہوں نے اس عہد کی مسلمان اور ہندومعا شرت پر منفی اثر ات مرتب کے تھے۔

مولف نے بتایا ہے کہ ہندووں کا ایک ایسا گروہ بھی ہے جومسلمان صوفیہ کی طرح ہے اور قواعد وعقا کد میں مسلمان صوفیہ کا ہم خیال ہے، اس نے صوفیہ کے مختلف سلاسل کا تذکرہ کرتے ہوئے بتایا ہے کہ ان کے ایسے گروہ بھی ہیں جن کا بیعقیدہ ہے کہ حضرت نبی کریم صلی الله علیہ وسلم کوروحانی طور پران پرتصرف نہیں ہے بلکہ نبی ان کے کمال سے مستفید ہوتا ہے:

گویند جمعی ازعرفا طریقت ہستند کہ پیغمبر رابدایثاں تصرف نیست، بلکہ نبی خوشہ چین خرمن کمال ایشاں است (۱)

ال سم کے فکری پس منظر میں اگر ملاشاہ بدخش نے بیشعر کہا تھا تو کوئی نئی بات نہیں تھی بلکہ وہ بھی اس ماحول میں رنگ چکے تھے:

پنجہ در پنجہ خدا دارم من چہ پروائے مصطفیٰ دارم ایک اورسلسلہ مداریہ کاذکر کیا گیا ہے جس کے بانی شخ بدلیج الدین شاہ مدار تھے، ان کی بود و باش سنیاسیوں جیسی تھی ان کے ژولیدہ بال ہوتے تھے بدن پرمٹی ملے رہتے تھے انہوں نے سراور گردن پر زنجیریں چڑھار تھی ہوئی ہیں نماز وروزے سے ان کوکوئی سروکار شہیں ہے۔ یہ بھنگ بہت زیادہ چیتے ہیں اور اس پر فخر کرتے ہیں (۲) سلسلہ مداریہ عرصہ شہیں ہے۔ یہ بھنگ بہت زیادہ چیتے ہیں اور اس پر فخر کرتے ہیں (۲) سلسلہ مداریہ عرصہ درازے یا کتان وہندمیں جاری ہے۔

مشہور عالم اورصوفی بزرگ سید جلال الدین بخاری او چی کی اولاد نے شیعہ فدہب قبول کرلیا تھا اور شیخین پرسب وشتم کرتے تھے نماز وروزہ سے کوئی تعلق نہیں رکھا تھا۔ بھنگ پیتے ہیں اور سانپ و چھپکلیاں کھاتے ہیں ان کا پیر ہر روز داماد بنتا ہے جس مرید کی خوبصورت بٹی ہووہ اس کے گھر جا کراس ہے ہم بستری کرتا ہے اور اس کے نزدیک نکاح بمعنی ہے۔ مولف نے لکھا ہے کہ میں نے ایک جلالی (پیروکارسلسلہ جلالیہ او چیہ ) سے پوچھا کہ تمہارا پیر حامد محمد بغیر نکاح کے عورتوں پر کیوں کرتھرف کرتا ہے تو مرید نے جواب بوچھا کہ تمہارا پیر حامد محمد بغیر نکاح کے عورتوں پر کیوں کرتھرف کرتا ہے تو مرید نے جواب دیا کہ صفوی بادشاہ بھی کہی کرتے تھے، شخ حامد محمد تو حضرت علی کے خلیفہ کرتی ہیں یہ کیوں نہ دیا کہ مصفوی بادشاہ بھی کہی کرتے تھے، شخ حامد محمد تو حضرت علی کے خلیفہ کرجی ہیں یہ کیوں نہ ایسا کریں؟ اس نے نہایت دیدہ دلیری سے کہا کہ یہ سیدوں کا کام ہے اور یہی حضرت نی کریم سلی اللہ علیہ وسلم کی سنت ہے (۱)۔

صوفیہ کے ایک ایسے گروہ کا تذکرہ ملتا ہے جو" بے قید و بنوا" کہلاتا تھا، اس کاعقیدہ تھا کہ حق روح ہے اور مجد (صلی الله علیہ وسلم) جسم ہیں، یہ وحدت الوجود پر ایمان رکھتا تھا (۲) تشمیر میں ایک گروہ کا کان کا تھا اس کا بانی ابراہیم کا ک تھا یہ بھی وحدت الوجود کو اپنا تھور کرتے تھے اور ہندوؤں اور مسلمانوں کے ساتھ یکسال سلوک سے پیش آتے تھے (۳) ان کا مقصد سلوک وحدت اویان تھا کہ ہندواور مسلمان کی تفریق ختم ہوجائے۔

ای کا مقصد سلوک وحدت اویان تھا کہ ہندواور مسلمان کی تفریق ختم ہوجائے۔

ان کے علاوہ اس نے ایسے کی فرقوں کا ذکر کیا ہے کہ وہ پانی، خاک اور انسان کی پرستش کرتے تھے۔ انسان کے پوجاری یہ کہتے تھے کہ آ دمی ذات حق ہے ان کے نزدیک انسان براہو،ی نہیں سکتا تھا (۳)۔

ان کے علاوہ سلسلہ شطار ہے کی روحانی بے راہ روی کا ہم مستقل عنوان کے تحت اس مقدمہ میں ذکر کر بچکے ہیں۔سب سے زیادہ خطرناک صور تحال فرقہ شیعہ کی تھی جو محبت اہل بیت کی دعوت پر کم تعلیم یا فتہ افراداور خاص طور پر سادات کے خانوادوں کو اپنے اندر جذب

<sup>(</sup>۱) الينا ۱۹۱ (۲) الينا ۱۹۲

<sup>(</sup>٣) الينا ١٩٢ (٣) الينا ١٩٧

کررہا تھا ان کی انہی تبلیغی سرگرمیوں کے باعث بہت سے رائخ العقیدہ سی سادات کے گھر انے شیعہ بن گئے اور آج ان کی اولا داپٹی اصل سے کھمل طور پر ناوا قف ہو چکی ہے۔ صلح کل اور صوفیہ

پاکستان و ہند میں سلے کل ایک ایسا فکر انگیز مسکہ تھا، جس نے یہاں کی مسلم سوسائی کو بہت نقصان بہنچایا، مسلمان ایک ایسی ملت ہیں جنہیں فکری اعتبار ہے کی دوسری قوم کے ساتھ ہم آ ہنگ کرنا ممکن ہی نہیں ہان کا کھچ جداگا ندان کا فدہب تمام فدا ہب ہے پاکیزہ اورایک خدا کے تصور کے سواان کے معاشر ہے میں دوسری کوئی ہتی قابل قبول ہی نہیں ہے۔ اگر معاملہ صرف فہ ہبی رواداری تک رہتا تو کوئی بات نہیں تھی بلکہ رواداری تو اسلام کے اصول حکر انی کی بنیاد ہے، دیگر ممالک کی طرح ہندوستان کے مسلمان بادشاہ بھی ای اصول جہاں بانی کے تحت حکومت کرتے رہے لیکن معاملہ اس وقت بگڑا جب ہندوستان کے مسلمان حکر انوں نے ہندوستان کے ایک بڑے فرہب ہندومت کیساتھ فرہبی ہم آ ہنگی کے لئے راستہ ہموار کرنا شروع کیا، اکبر بادشاہ نے اس معاملہ میں حد سے تجاوز کرنے کی کوشش کی اس نے بظاہر سے جواز پیش کیا کہ میر ہاں اقد ام کا مقصد ملکی مصالے کے خیال کوشش کی اس نے بظاہر سے جواز پیش کیا کہ میر سے اس اقد ام کا مقصد ملکی مصالے کے خیال سے ہندووک کو عہدے دینا اور تمدن کے فروغ کے لئے ان سے مہر بانی سے پیش آ نا ہے ہندووک کو عہدے دینا اور تمدن کے فروغ کے لئے ان سے مہر بانی سے پیش آ نا ہے راک کی بین پر پر دہ اس میں اسلام دشمنی کے سارے عزائم موجود تھے۔

اکبر کی تخت نشینی سے پہلے غیر مسلم عوامی تحریکوں کا مقصد کار اسلام ادر ہندومت کے اختلافات کوختم کرناتھا۔

بھگتی تحریک کے مشن سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے محرکین مختلف مذا ہب کے لوگوں کے لئے جنہیں مذہب نے ایک دوسرے سے جدا کر دیا تھا ایسی فضا پیدا کرنا چاہتے تھے جس میں وہ باہم مل جل کررہ سکیس اس نے ان مذاہب کے بین بین ایک متوازن راہ تلاش جس میں وہ باہم مل جل کررہ سکیس اس نے ان مذاہب کے بین بین ایک متوازن راہ تلاش کرلی، اس مشن کوئی ہندو مصلحین نے جاری رکھاان میں اکبر کے معاصرا یکنا تھے نے ذات

ا) ابوالفضل: اكبرنامه ٢/٣٢٢

پات کی مخالفت کے علاوہ ہندومسلم اتحاد کے لئے بھی کوشش جاری رکھی۔ کھا یہ کسہ کی طرح گریزائ بھی اس فتم سے خلال میں بیاناں کے جاتا ہے جاتا ہے۔

بھگت کبیر کی طرح گرونا تک بھی ای قتم کے خیالات کا اظہار کرتا پھرتا تھا وہ پنڈت اور ملادونوں کے خلاف تھااس نے کبیر کی طرح ہندومت اور اسلام کے مابین ایک نگ راہ نکالی۔ جب اکبر تخت نشین ہوا (۹۲۳ ھے/۱۵۵۱ء) تو ہندوستان میں عجیب معتقدات جنم لے جب اکبر تخت نشین ہوا (۹۲۳ ھے/۱۵۵۱ء) تو ہندوستان میں عجیب معتقدات جنم لے چکے تھے اور ہندو مسلم اتحاد کے لئے راستہ ہموار کیا جا رہا تھا، اکبر نے ہندوؤں کی ذہبی کتابوں کے فاری میں ترجے کروائے تو اس سے مسلمانوں کے عقائد کو تھیں پنجی اور بہت سے ایسے صوفیہ نے جوابن الوقت تھے اس فضا سے بھر پور فائدہ اٹھایا انہوں نے شیخ اکبر ابن عربی کے وحدت الوجود کی تشریحات و توضیحات اس انداز سے کیس کہ وحدت الوجود

ے وحدت ادیان تک ذہنی وفکری سفر آسان ہو گیا، حالانکہ شخ ابن عربی کے ہاں اس کا تصور تک نہیں ہے۔

شخ امان پانی بی اوران کے مریدشخ تاج الدین (۱) تو وحدت الوجود پر ایسایقین رکھتے تھے جس کی تصوف اسلامی میں کوئی گنجائش نہیں ہے بقول عبدالقادر بدایونی بیروش ایک سالک کواباحت والحاد تک پہنچادیت ہے (۲)۔

شاہ محمد غوث گوالیاری تو ہندوؤں کے علوم کے ایسے ماہر تھے کہ ان کے ساتھ مذہبی ا لگا نگت کے بھی قائل تھے وہ ہندوؤں کی تعظیم کے لئے کھڑ ہے بھی ہوجاتے تھے (۳)۔ لگا نگت کے بھی قائل تھے وہ ہندوؤں کی تعظیم کے لئے کھڑے بھی ہوجاتے تھے (۳)۔ گویا اکبر کے عہد کی فضا میں وحدت ادیان کے نظریات اس طرح سرایت کر گئے تھے

<sup>(</sup>۱) شیخ تاج الدین بن شیخ زکریا بن عیسی ، معروف وصدت الوجودی صوفی شیخ امان پانی پی کے ایسے خلیفہ تھے کہ "بقول شیخ عبدالحق کہ وہ تو حید (نظریہ وصدت الوجود) کی تعبیر میں اپنے شیخ کے مقلد خاص تھے (اخبار الاخیار ۲۳۲) انہوں نے ہی وصدت الوجود کی غلط تعبیر کر کے اکبر بادشاہ کے دل میں الحاد و زندقہ کا نیج بویا تھا (منتخب التواریخ المبول نے ہی وصدت الوجود کی غلط تعبیر کر کے اکبر بادشاہ کے دل میں الحاد و زندقہ کا نیج بویا تھا (منتخب التواریخ ۲۵۸/۲)، یہاں یہام رقابل تو جہے کہ اس تام کی ایک شخصیت حصرت خواجہ باتی باللہ کے خلفاء میں بھی شامل ہے لیکن وہ ان سے جداگانہ ہیں یعنی شخ تاج دین بن زکریا بن سلطان عثانی نقشبندی (خلاصة الاثر الم ۲۳۲) یعنی اکبر کے مقرب تاج الدین کے داداگانا میسلی تھا جبکہ تاج الدین نقشبندی کے داداشخ سلطان عثانی تھے۔۔

<sup>(</sup>٢) عبدالقادر بدايوني: منتخب التواريخ ٢٥٨/٢

<sup>(</sup>m) ان امور کی تفصیل ای مقدمه مین سلسله شطارید کے تحت بیان کی جاچک ہے۔

کہ اکبرکواس نیتج پر پہنچ میں دیرنہ گی کہ خداکی پر سنش کے کی طریقے ہیں اور تمام مذاہب حق پر ہیں اور وحدت الوجود کو غلط رنگ دینے والے صوفیہ کی صحبت میں رہ کریہ مجھا کہ جب تمام موجودات مظاہر الہی ہیں تو ہر نظر آنے والی چیز کی صورت میں بھی خدا ہی کی پوجا ہوگ جب انہی اصحاب نے اسے یہ باور کروایا کہ تمام راستے خداکی طرف جاتے ہیں تو اس نے مختلف مذاہب کے ایسے اصول لے کرایک نیا دین تیار کرنے کا تھم دیا جس میں سب کو برداشت کرنے کا مادہ پیدا ہوجائے۔

اکبرکو بہت جلدایسے صوفیہ ل گئے جواس نظریہ کے حامل تھے اور دولت کی لا کچ میں انہوں نے اس نظریہ کوایسے معنی پہنائے کہ اکبر کے لئے سلح کل کی پالیسی مرتب کرنا دشوار نہ رہا۔

اکبرکے زیراثر بہت جلد''مسلمانان ہندومزاج''(۱) کا ایک ایباطبقہ تیارہوگیا جوسلح
کل کی پالیسی میں اس کا معاون ثابت ہوا اور اکبرکواس طبقہ نے ایک مرشد برحق بناکراسے
انسان کامل کی تمام صفات سے متصف کر کے اسے علم لدنی کا مرکز قرار دیا (۲) اور اس نے
روحانی کمان سنجال کی، درباری مورخ ابوالفضل نے لکھا ہے کہ اکبر کی زیر نگرانی مخلصین
قلیل مدت میں عرفان کی اس منزل تک پہنچ گئے جہاں روحانی مجاہدین حیلے کر کے بھی قدم
منبیں رکھ کتے (۳)، اکبرکا اپنا قول تھا کہ ہرآ دمی خود اپنا مرید ہے اگر اس کے قلب میں صبح
روشی موجود ہے تو وہ خود پیشوا ہے (۴)۔

عہداکبری کی ایک غیرتاریخی کتاب بازنامہ(۵) ہے جس کے مولف شرمحرنے اے

<sup>(</sup>۱) ال طبقه كايمنام معاصر ماخذ منتخب التواريخ (۲۲۹/۲) سے ماخوذ ہے۔

<sup>(</sup>٢) ابوالفضل: اكبرنامه ٢٥٣-٢٥٢

<sup>(</sup>٣) ابوالفضل: آئين اكبرى ا / آئين ٣٧

<sup>(</sup>س) الینا ۱۷۹/۳-ای تم کے اقوال دارا شکوہ سے متوسل صوفیہ کے بھی تھے جنہیں ہم دارا کے عقائد میں نقل کر تھے ہیں۔

نه ازنامه اکبر کے مین حیات تالیف ہوئی اس کا خطی نسخہ جناب خلیل الرحمٰن داؤدی (لا ہور) کے کتابخانے میں

ا كبركة نام معنون كرتے ہوئے جہاں اسے بہت سے القاب وصفات سے متصف كيا ہے وہاں اس كے لئے " قطب الا قطاب" كالقب بھى لكھا ہے جواس امر كامزيد مويد ہے كہ وہ صوفية خام كے زيراثر ايك صوفى كامل بن كردين البى كا پيثوا بن بيٹھا تھا۔

بالکل بہی روش داراشکوہ نے اختیار کی تھی فرق صرف یہ تھا کہ اکبرایک ان پڑھ بادشاہ تھا اس کا پہندیدہ فدہب (دین الہی) اس کے حوار یوں اور اسلام دخمن ملاؤں نے مرتب کیا تھا اور دارا ایک ذی علم شنرادہ تھا اس نے آزاد مشرب صوفیہ (مسلمانان ہندو مزاج) اور پڑٹوں ، سنیاسیوں اور جو گیوں سے ملاقا توں کے بعد جو پھے کھا اسے خود مرتب کیا اور اپنی خود ساختہ عقا کداور صلح کل کی پالیسی مرتب کی ،اگروہ زندہ رہتا تو اپنے مرتب کردہ دین کے اصول وضو ابط خود کتابی صورت میں پیش کرتا لیکن اللہ تعالی کو اسلام اور مسلمانوں کی حفاظت مقصود تھی اس لئے بروقت علائے حق کوتو فیق بخشی اور انہوں نے اپنی ذمہ داریاں محسوں کرتے ہوئے مردانہ واراس کے باطل افکار کا مقابلہ کیا اور حق وصد اقت کو فیخ نصیب ہوئی۔ مردانہ واراس کے باطل افکار کا مقابلہ کیا اور حق وصد اقت کو فیخ نصیب ہوئی۔ ان حالات کا تجزیہ کرتے ہوئے جہد دار اشکوئی کے سب سے بڑے مصلح حضرت

خواجہ محم معصوم سرہندی فرماتے ہیں: عجب معاملہ ہے کہ جن لوگوں نے کم آزاری اور سلے کل کامشرب اختیار کرلیا ہے ان میں سے ایک جماعت کا فروں، یہودیوں، جو گیوں، برہمنوں، محدوں،

ان میں سے بیت بیا جات کا حروق میہ دیا ہے۔ زندیوں اور ارمنیوں وغیرہ کے ساتھ اچھا سلوک کرتی ہے وہ ایک دوسرے کے

ساتھ سلے میل جول اور محبت رکھتے ہیں .....لیکن مسلمانوں (اہل سنت) کے ساتھ بیلوگ بغض وعداوت رکھتے ہیں ، ان کی صلح غیروں کے ساتھ ہے اور

سا کھ بیہ وال میں وعداوت رہے ہیں ہاں میں بیروں میں مسلم کل مسلمانوں کی ایذا کے دریے ہیں اور ان کی بربادی جائے ہیں ، بیر عجیب سالم کل

ہے کہ سلمانوں کے ساتھ ..... بغض وعداوت ہواور غیر سلموں کے ساتھ جن

ہے بغض رکھنانصوص قرآنی سے ثابت ہے محبت ودوی ہو(ا)

<sup>(</sup>۱) محرمعصوم، خواجہ: مکتوبات ا/۱۲۱ (دراصل بید پورامکتوبداراشکوی کمتب فکر کے خلاف ہے جس میں معزت خواجہ نے صلح کل کا پول کھول کرر کھ دیاہے) معزت خواجہ نے صلح کل کا پول کھول کرر کھ دیاہے)

ایک اورمقام پر ملح کل کے نظریہ پر ضرب کاری لگاتے ہوئے لکھتے ہیں:

اس عہد کے اکثر صوفیہ خام اور طحدین کفار کے ساتھ دوسی کرنے سے پر ہیز نہیں

کرتے اور کہتے ہیں کہ فقیری کا طریقہ کی شخص کے ساتھ براسلوک کرنا نہیں

ہے، سجان اللہ سرورا نبیاء سردار فقراء واولیاء علیہ وعلی آلہ الصلوق والسلام کو جنہوں

نے '' الفقر الفخری'' فر مایا ہے تھم ہوتا ہے کہ کفار اور منافقین سے جہاد کرواور ان

پنخی کرو ۔۔۔۔۔اس سے ضلالت و گرائی کے سوا کچھ حاصل نہیں ہوگا۔۔۔۔۔(۱)

حضرت خواجہ محمد معموم نے وحدت الوجود کو غلط رنگ دینے والے صوفیہ کی محبت کو سم قاتل قرار دیتے ہوئے انہیں لصوص دین کہا ہے، فر ماتے ہیں:

(آپ نے جن لوگوں کا ذکر کیا ہے) اس قتم کے اعقادات رکھنے والوں نے اپنے آپ کومندمشیخت پر فائز کرلیا ہے جو دراصل لصوص دین (دین کے چور)
ہیں ان کی صحبت سے دور رہنا چاہئے اور بیلوگ دین سے بیگانہ اور صلفہ اسلام سے خارج ہیں، وہ خود بھی گراہ ہیں اور گراہی کی گہرائی میں غرق ہیں اور دوسروں کو بھی سید ھے داستے سے ہٹاتے ہیں بان سے دور رہیں اور ان کی صحبت کو زہر قاتل مسجھیں جو کہ ابدی موت تک پہنچادی ہے (۲)۔

ال ماحول میں جس میں آپ داراشکوہ کے عقائداوراس کے مکتبہ فکر کا مطالعہ فر ما چکے ہیں اب حضرات نقشبندیہ کی ان سرگرمیوں کا جائزہ لیجئے جن کے ذریعہ انہوں نے مسلمان اوراسلام کوعہدا کبری جیسے حالات سے دوجارہونے سے بچانے کے لئے سعی کی

<sup>(</sup>۱) الينام/٥٥/١٩٨

<sup>(</sup>r) اينام/١١/١١

## اورنگزیب اورنقشبندی مشائخ

نقشبندی مشائے کے سب سے زیادہ خوشگوار تعلقات اور نگزیب عالمگیر کے ساتھ تھے اور حضرت مجددالف ٹانی جس سے بادشاہ اسلام کو ہندوستان کے تخت پردیکھنا چاہتے تھے وہ تمام اوصاف اور نگزیب میں موجود تھے گویا حضرات مجددید کی تحریک احیاء دین داراشکوہ کے مقابلہ میں اور نگزیب کی کامیا بی کی صورت میں نمایاں ہوئی۔

اورنگزیب آغاز سے بی حضرت مجددالف ٹانی کی تعلیمات سے متاثر تھا، چنانچ تخت نشینی (۱۰۲۸ه/۱۷۵۹ء) کووه با قاعده بیعت بہت پہلے حدود (۲۸ ماه/۱۹۳۸ء) کووه با قاعده بیعت ہونے کے لئے سر ہندشریف حاضر ہوا جہال اسے" سلطنت" کی خوشخری دی گئی تھی (۱)۔ خواجہ سیف الدین بن حضرت خواجہ محموم نے جن کا صاحبز ادگان مجدد یہ میں اورنگزیب کے ساتھ سب سے زیادہ" ربط وضبط" تھا، اورنگزیب کے طریقہ ٹھشہند یہ میں بیعت ہونے کا تذکرہ واضح الفاظ میں کیا ہے، لکھتے ہیں:

''مختفی نہ ماند کہ بادشاہ (اورنگزیب) بددخول طریقه کلیہ مشرف گشتہ بسیار متاثر گشت سے محبت باحضرت ایشال (خواجہ محمد معصوم) داشت (۲)'' مقامات معصومی جیسی مستند کتاب میں بھی اورنگزیب کے حضرت خواجہ محمد معصوم سے بیعت ہونے کا تذکرہ خصوصیت سے کیا گیا ہے۔

شخ آدم بنوڑی اورخواجہ محمد معصوم کے مرید شخ محمد امین بدخش نے بھی لکھا ہے کہ اورخواجہ محمد معصوم کے مرید شخ محمد امین بدخش نے بھی لکھا ہے کہ اورنگزیب حضرت خواجہ محمد معصوم کامرید تھا اور اس نے آپ سے '' دائی صحبت' کے لئے کہا تھا جسے آپ نے بول نہ کیا (۳)

اورنگزیب کے ساتھ مجددی حضرات کے تعلقات کودوحصوں میں تقتیم کیا جاسکتا ہے

<sup>(</sup>١) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٢/٨٨-٣٩

<sup>(</sup>٢) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ١٢٣/٨٣

<sup>(</sup>٣) محدامين بدخش: نتائج الحرمين ١٧٨٩-الف

اول تخت نشینی سے پہلے یعنی اس کی شنرادگی کے زمانے کے مراسم اور دوسرے بادشاہ بننے کے بعد.....

حضرت خواجہ محرسعید کے اورنگزیب کے نام ۹ مکا تیب ہیں، جن میں سے پانچ خطوط
اس کی شغرادگی کے زمانے میں لکھے گئے تھے(۱) ایک خط میں اسے شغرادہ دیندارلکھا
ہے(۲)اوروضاحت کی ہے کہ اس زمانے میں" ظلمات، محد ثات اور بدعات "کا ہر طرف
دور دورہ ہے اور ان کا خاتمہ تمہاری ذات سے وابسۃ ہے بید مکتوب دراصل اورنگزیب کے
ایک خط کے جواب میں لکھا گیا ہے جس میں اس نے ان بدلتے ہوئے حالات کو درست
کرنے کے لئے دعا کی درخواست کی تھی، اس مکتوب کے آخر میں حضرت مجد دالف ثانی
کے نواسے اور اپنے ہمشیرہ زادے خواجہ کی الدین کے لئے سفارش کی ہے کہ آئہیں" محرم
بارگاہ سلطنت "بنالیس (۳)۔ اس سے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ خواجہ کی الدین اس کی تخت
بارگاہ سلطنت "بنالیس (۳)۔ اس سے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ خواجہ کی الدین اس کی تخت

ایک اور مکتوب میں اور نگزیب کومرید اور مریدی کامفہوم جس طریقے ہے سمجھایا ہے وہ ایک مرید کوئی سمجھایا جا سکتا ہے گویا اس مکتوب ہے بھی اور نگزیب کے اس خانوا دے ہے بعت ہونے کامفہوم قیاس کیا جا سکتا ہے، اسے شنرادہ دیندار لکھنے کے بعد حسب ذیل بعت ہونے کامفہوم قیاس کیا جا سکتا ہے، اسے شنرادہ دیندار لکھنے کے بعد حسب ذیل بامعنی القاب سے نواز اہے:

ناصر الملة البيضاء و مروج الشريعة الغراء مويد الدين القيم مشيد احكام الصراط المستقيم.....(٣)

اورنگزیب کی شنرادگی کے زمانے میں لکھے گئے تیسرے مکتوب میں اسے بتایا ہے کہان ایام میں اسلام کی غربت انتہا کو بہنچ گئی ہے اور تم سے امید وابستہ ہے کہاس کی عظمت رفتہ کو بحال کروگے:

## ذات اشرف ایشال محی قوائم دین قویم .....

<sup>(</sup>۱) محرسعيدسر مندى، خواجه: كمتوبات سعيديه، كمتوب نمبر ۵۳،۸۲،۹۵،۳۹،۸۵،۸۲،۱۵

<sup>(</sup>٣) الفاله ١٠٢/

<sup>(</sup>٣) الينانبر٥٣/١٠١

<sup>(</sup>٢) الفِنا: كمتوب نمبره

ای مکتوب میں بتایا ہے کہ میرا بیٹا محمد لطف الله ان دنوں تمہارے پاس ہے اور ''محرم سدہ علیا''(ا) ہے، گویا آپ کے بھانجے خواجہ کی الدین تو پہلے ہی اور نگزیب سے وابسة سخے اب آپ کے صاحبز ادہ خواجہ محمد لطف الله بھی اور نگزیب کے ساتھ رہنے لگے تھے ظاہر ہے کہ ان صاحبز ادگان کا اور نگزیب کے ساتھ رہنے کا مقصد ترویج شریعت میں اس کی مدد کے رنا تھا۔

دکن کی شیعہ ریاستوں میں ایران کی دلچیسی شروع سے بی تھی ایک تو غربی مالگت کی وجهد دوسرى وجهاس وقت ى تركول اورشيعها برانيول من جنگ كاطويل سلسله جارى تقاء مغل سلاطین خودکوتر کی کےخلیفہ کے ماتحت سمجھتے تھے اور ایران کو ہمیشہ بیخطرہ لگار ہتا تھا کہ اگرمغلول نے خلیفہ کے علم سے ہندوستان کی طرف سے ایران پر جملہ کردیا تو ایران ان کے درمیان پس کر نتاہ ہو جائے گا ، اس لئے وہ پیرچاہتا تھا کمغل حکومت اور دکن کی ریاستیں آپس میں اور ہیں اور انہیں ہاری طرف توجہ کرنے کی فرصت ہی نیل سکے، ایران میمی جا بتا تھا کہ ہندوستان کی مغل حکومت کو تباہ کر کے بنگال سے بغداد تک ایک وسیع شیعہ حکومت قائم کرلی جائے ،منشأت طاہروحیدایسے شواہدسے بھری پڑی ہے ،مغلول کومعلوم تھا كەدكن ميں جعد كے خطبات ميں خلفائے علاشہ پرتبري وسب وستم كياجا تا ہے، اس كئے شاہ جہان نے گولکنڈہ کے حکمران قطب الملک سے ۱۰۴۵ مام/۱۳۳۱ء کو ایک معاہدہ کیا جس كى روت بيط يايا كەقطىب الملك الى حدودىملكت مى جعد كے خطبه ميں شاہ جهان كا نام (لے گا) اور خلفائے راشدین پرسب وشتم کاسلسلختم کردے گا،اس پر کم مت تک عمل \* درآ مد ہوالیکن جلد ہی وہ اس معاہرہ سے پھر گیا تو شاہ جہان نے اسے لکھا کہتم ان شیعہ خطیبوں کوسزاد وجو صحابہ کرام پرتبریٰ کرتے ہیں، اگرتم نے ایسانہ کیا تو پھر مجھ پربیفرض ہے كه مين تمهاري رياست ير قبضه كرلول اوراليي صورت مين مير التح تمهاري جائيدادي صبط كرنا اورتمها راخون بهانا جائز بهوگا، شاه جهان كاخط يؤه كراس نے سب صحاب بريابندي لگا دی جوزیاده دیر تک قائم ندره سکی اور ۱۰۲۷ه ای ۱۹۵۵ء کو پھر پیسلسله شروع ہو گیا ان

<sup>(</sup>۱) اليناهه/١١١

حالات میں اورنگزیب نے گولکنڈہ کا محاصرہ کرلیا جوان دنوں شاہ جہان کی طرف سے ''نظامت دکن' پر مامورتھا(ا)۔

حضرت مجدد الف ٹانی اور آپ کے جانشینوں کو ہندوستان میں شیعیت کے بردھتے ہوئے اثرات کاشدت سے احساس تھاان حضرات نے اپنے مکا تیب میں عقا کدشیعہ کے فلاف بھر پور طریقہ سے احتجاج کیا ہے، ان حالات میں حضرت خواجہ محمد سعید نے اس محاصرہ کو لکنڈہ کے دوران اورنگزیب کو جو خط لکھا تھاوہ اس کی پوری ترجمانی کرتا ہے (۲)۔ شاہزادگی کے زمانے کا آخری خط حضرت مجدد الف ٹانی کے تینوں صاحبز ادگان کی شاہزادگی کے زمانے کا آخری خط حضرت مجدد الف ٹانی کے تینوں صاحبز ادگان کی طرف سے مشتر کہ طور پر لکھا گیا ہے (۳) اس میں اورنگزیب کو اپنے عزم سفر حمین الشریفین کی اطلاع دی ہے اور یہ ضریب اورنگ زیب کی اپنی بھائیوں کے ساتھ جنگ تخت شینی کے دوران اختیار کیا گیا تھا ان حضرات نے حرمین الشریفین جا کر ہندوستان میں اسلام کے نفاذ دوران اختیار کیا گیا تھا ان حضرات نے حرمین الشریفین جا کر ہندوستان میں اسلام کے نفاذ دوران اختیار کیا گیا تھا ان حضرات نے کرمین الشریفین جا کر ہندوستان میں اسلام کے نفاذ دوران اختیار کیا گیا تھا ان حضرات نے کے دعا کرنے کا بھی ذکر کیا ہے (۴)۔

اورنگزیب جیسا کہ ہم وضاحت کر چکے ہیں طریقہ نقشبند یہ میں بیعت تھا، اس کی یہ بیعت بقول خواجہ سیف الدین سر ہندی حضرت خواجہ محمد معصوم سے تھی (۵) حضرت خواجہ محمد معصوم نے بھی اس کی مختلف مہمات کو جہاد قرار دیا ہے، محاصرہ گولکنڈہ کو آپ کے برادر بزرگ خواجہ محمد معصوم نے بھی اسے یہی درجہ برادر بزرگ خواجہ محمد معصوم نے بھی اسے یہی درجہ دیتے ہوئے اسے لکھا کہ میں اس قتم کے جہاد میں عملی حصہ لینے سے قاصر ہوں اگر فقراء مسالہا سال تک ریاضت کریں تب بھی وہ اس جہاد میں شریک ہونے والوں کی گرد کونیں پہنچ سالہا سال تک ریاضت کریں تب بھی وہ اس جہاد میں شریک ہونے والوں کی گرد کونیں پہنچ سے ہیں، فرماتے ہیں:

انسوس كهای دوراز كارازین فتم نعمت خوشگوار بحسب ظاهرمحروم است .....اگر

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو: مقدمہ رقعات عالمگیر ۲۷-۷-۳ (ملخصاً)

<sup>(</sup>٢) محرسعيد، خواجه: مكتوبات ١٣٣/٨٢ (٣) الينا: ١٨٥/٨٣١

<sup>(</sup>٣) تفعيل كے لئے حسنات الحرمين پر بهارامقدمد ملاحظه كريں

<sup>(</sup>۵) سيف الدين ، خواجه: كمتوبات ١٢٣/٨٣

فقرائے اہل عزلت سالہا ریاضت کنند و اربعینات کشند گرد ای عمل نرسند.....(۱)

جیسا کہ داراشکوہ کے معتقدات کی روشی میں ہم اس عہد کے ذہبی ماحول کی عکائ کر چکے ہیں جس میں شاہ جہان کے بیٹوں کے مابین تخت نشینی کی جنگ ہوئی تھی اس میں اور نگریب کوسیاسی ،ساجی اور ذہبی اعتبار سے راسخ العقیدہ مسلمان طبقات کی جمایت حاصل تھی اس لئے دارانے اس کے مقابلہ میں آزاد خیال گروہوں کی ہمدردیاں حاصل کرنے کی کوشش کی جس کی وجہ سے جانشینی کی یہ جنگ نظریاتی جنگ بن گئی ہندواور آزاد خیال طبقہ ہندوستان کے تخت پرا کبرجسیا حکمران و کھنا چاہتا تھا اور راسخ العقیدہ امراءاور علماءوصوفیہ دین داراوردین پرور بادشاہ چاہتے تھے اول الذکر گروہ کو داراکے روپ میں اکبرنظر آتا تھا تو بین داراوردین پرور بادشاہ چاہتے تھے اول الذکر گروہ کو داراکے روپ میں اکبرنظر آتا تھا تو بین داراوردین برور بادشاہ چاہتے تھے اول الذکر گروہ کو داراکے روپ میں اکبرنظر آتا تھا تو بانی الذکر گروپ اور نگزیب میں وہ تمام اوصاف پاتا تھا جن کا تذکرہ حضرت مجدد الف ثانی اور شیخ عبد الحق محدث د ہلوی کی تحریرات میں ملتا ہے۔

جنگ تخت نشینی میں خانوادہ مجدد ریک ہمدردیاں واضح طور پراورنگزیب کے ساتھ تھیں،
عین انہی ایام میں جب حضرات سر ہند نے سفر حج اختیار کیا تو اورنگزیب نے حضرت خواجہ
مجر معصوم سے کامیا بی کے لئے وعاکی درخواست کی،مقامات معصومی میں بیروایت ملتی ہے
کہ سفر پرروانگی ہے قبل حضرت خواجہ نے اورنگزیب کو بادشاہت کی بیثارت تحریری طور پر
دی تھی (۲)۔

حفرت مجدد الف ٹانی کے نامور خلیفہ حضرت شیخ آدم بنوڑی (ف ۱۰۵۳ الم الله ۱۰۵۳ الم الله ۱۰۵۳ ملم الله علیه وسلم ۱۲۳۳ء) جو جنگ تخت سے بل فوت ہو چکے تھے کو عالم رویا میں نبی کریم صلی الله علیه وسلم

<sup>(</sup>١) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ١٨٠/١٢١/١٨١

ہم نے حسنات الحرمین کے مقدمہ (۱۱۲-۱۱۳) میں قیاس آرائی کی تھی کہ حضرت خواجہ کا بیم توب اورنگزیب کی مہم نے حسنات الحرمین کے مقدمہ (۱۱۲-۱۱۳) میں قیاس آرائی کی تھی کہ حضرت خواجہ کا بیم تو مساق اور کمتوبات سعید بیہ کے منقولہ بالا اقتباس سے واضح ہوا ہے کہ اس کا تعلق مہم کو ککنڈہ سے ہے۔

<sup>(</sup>٢) صفراحم معصوى: مقامات معصوى

نے علم دیا کہ وہ عالم مکاففہ میں اپنے خلفاء سے کہیں کہ وہ اس جنگ میں اور نگزیب کے لشکر کے ساتھ شریک ہوجائیں(۱)۔ای طرح جنگ تخت تشینی کے ایام میں اورنگزیب کا ایک حای امیر ، نواب قطب الدین خان (۲) مینخ آدم بنوژی کے خلیفہ مینخ عبدالخالق قصوری کی خدمت میں حاضر ہوااور اورنگزیب کی کامیابی کے لئے دعا کی درخواست کی۔چنانجہانہوں نے کامیابی کے لئے دعا کی ، فتح مندی کے بعدنواب پھرآیااور پینے سے کہا کہ بطور مددمعاش ایک گاؤں آپ کی نذر ہے لیکن آپ نے پیے ہوئے قبول کرنے سے انکار کر دیا کہ میں نے بیددعامحض الله تعالیٰ کی خوشنو دی کے لئے کی تھی کسی لا کیج کے لئے نہیں۔ گویاصو فیہ کرام اورنگزیب کی کامیابی کے لئے دعا کرنا بھی الله تعالیٰ کی رضا تصور کرتے تھے، لکھاہے: قطب خان ..... مراد ما حاصل شدیک ده نذرشا کرده ام ایثال قبول نه کرده و گفتند مابرای خدای تعالی مد د کرده ایم نه برای طمع دنیا (۳) جب حضرات نقشبندیہ جج و زیارت حرمین الشریفین سے واپس ہندوستان آئے تو اورنگزیب کامیاب ہو کر ہندوستان کے تخت و تاج کا مالک بن چکا تھا، اس موقع پر اس نظرياتي جنگ ميں حضرت خواجه محمر سعيد نے اورنگزيب كومبار كباد كاجو خط لكھا تھا اس كاتعلق اس عبد کے بدلتے ہوئے حالات سے ہے آپ لکھتے ہیں کہ الله تعالیٰ کاشکر ہے کہ آفاب ہدایت نمودار ہو گیا اور کفروضلالت کا خاتمہ ہوا اور الحاد و بدعت کو جڑ سے اکھاڑ دیا گیا۔ پیہ واضح اشارہ داراشکوہ کی گرفتاری اور پھراس کے تل کی طرف ہے ،فر ماتے ہیں: از متاعب سفرنجات یافته ..... الحمد لله که بطلوع آفآب بدایت ظلمات کفرو صلالت روبانعدام آوردون الحادوبدعت ازياا فنأدورايات عدل وانصاف بافق

<sup>(</sup>۱) محمد مراد بن شيخ صبيب پشاوري: رساله کلمه کپند دراحوال علماء سو، قلمي درق ۲۰۲-ح

<sup>(</sup>٢) نواب قطب الدين خان خويشكى بن نظر بها درخويشكى قصورى نے اس جنگ ميں اعلانيه اورنگزيب كى حمايت كى تھى، حالات كے لئے ديكھئے:

شا منوازخان مصصام الدوله: ماثر الامراء ٣ / ٨٥ - ٩٦

<sup>(</sup>٣) محمدامين بدخشي: نتائج الحرمين - خطي، ورق ١٧٩

اعلیٰ رسید....(۱)

تعلقات کے دوسرے حصے کا تعلق اور نگزیب کی تخت نشینی کے بعد سے ہے، حضرات نقشبند بیاور نگزیب کی کامیا بی کے بعد پیچھے نہیں ہے بلکہ انہیں اب احساس ہو گیا تھا کہ یہی وقت ہے کہ ہندوستان کے مسلمانوں پر سابقہ دور میں ہونے والی زیاد تیوں کا از الہ اس طریقے سے کیا جائے کہ یہاں کی معاشرت میں اکبراوراس کے دین الہی سے جو بدعات پھیلی تھیں اور دارا شکوہ کے سہارے علاء سونے جولادینی (سیکول) ریاست کے قیام کی کوشش کی تھی اسے جڑ سے اکھاڑ پھینکا جائے تا کہ احیائے دین کی وہ تحریک جو حضرت مجد دالف ثانی اور شخ عبد الحق محدث دہلوی نے شروع کی تھی اور جس اسلامی فلاحی مملکت کا خواب دیکھا تھا کی مملکت کا حواب دیکھا تھا کی مملکت کا دین کی وہ تحریب کو سکے۔

اسسليل مين حضرات مجدديد في مندرجدذيل اقدامات كئ:

ا- اورنگزیب سےرابطہ کلی قائم رکھا۔

٢- اورنگزيب كى دين تعليم وزبيت كے لئے خاص اہتمام كيا۔

۳- اورنگزیب کے ساتھ دربار میں اور سفر وحضر میں بھی رہے۔

٧- حضرت خواجه محمعصوم نے اپنے فرزندوں کواورنگزیب کی تربیت کے لئے مقرر فرمایا

(۱) محرسعید، خواجہ: کمتوبات ۹۲/۳۸ حضرات مخدد مزادگان بے چینی سے اور نگزیب کی کامیابی کی فجر سنے کے منظر رہتے تھے اس لئے اور نگزیب نے دارا پر قابو پاتے ہی اس کا تعاقب شروع کیا تو اس کی اطلاع کے لئے اس نے نہایت ہی مسرت کے ساتھ جو خط ان حضرات کو لکھا تھاوہ ہم نے دریافت کرلیا ہے جس کے الفاظ ہے ہیں:

فرمان عالی شان بادشاہ عالمگیر بعد ازمنیزم شدن داراشکوہ:

که به یخ محرسعید و شیخ محرمعموم نوشته نحمد و فصلی از جانب این نیاز مند ترین خلائق بدرگاه حضرت وابب العطیات به تقائق معاوف آگاه فضائل و کمالات دستگاه شیخ محرسعید سلام عافیت انجام برسد، آنچه از مجد و نفرت یافتن آل نظر اسلام براعداء دین بظهور آمده به مع شریف رسیده باشد .....که چول ظلمت شب به میان جان آل سیدوی در آمدینی جان به بزار کلبت از معرکه بیرول برد نشکر گرانی به تعاقب آل به عاقبت تعین گشته امیدا فضل بخشده .....که بزودی امیر گرددتو قع که این خیرخواه عباد الله را بدعا سلامت دارین و خیریت نشاخین درمظان اجابت یادی نموده باشند و اسلام به غضبت پناه شیخ محمد معموم و شیخ محمد مجلی سلام عافیت انجام رسد، والسلام والا کرام ( مکتوبات حضرت مجد و خطی اسلام به خضبت بناه شیخ محمد معموم و شیخ محمد محمد و گریستان الحرمین ، مقدمه اسا - ۱۳۳۳)

جوباری باری اس کے پاس جاکر پیفر ایضہ انجام دیتے تھے۔

- حضرت خواجہ نے اپ بعض ذی علم خلفاء کو صرف اور صرف اور نگزیب کی تربیت کے

لئے خلافت دے کراس کے ساتھ منسلک کردیا، جومرکز میں اس کے ساتھ رہ کرتروت کے

شریعت کے لئے احکام جاری کرواتے اور اس کی باطنی تربیت بھی کرتے تھے۔

خواجہ سیف الدین نے اور نگزیب کے نام کئی خطوط کھے تھے ایک مکتوب میں اسے

واضح الفاظ میں اس کلیہ سے آگاہ کرتے ہیں کہ دین کی تقویت اور ملت اسلامیہ کی نصرت

سلاطین سے وابستہ ہے، فرماتے ہیں:

تقویت دین مین و نفرت ملت مبین وابسة به سلاطین عظام است .....(۱)
حضرت خواجه محرسعید نے اورنگزیب کو ۹ خطوط کھے جن میں اسے اس کی ذمہ داریوں،
ہندوستان میں اسلام کی زبوں حالی اور تروی شریعت کے لئے ہدایات درج فر مائی ہیں۔
ایک مکتوب جوسفر حج کے فور أبعد اسے لکھا ہے وہ اس وقت تک جنگ تخت نشینی میں کامیاب،
ہوکرتاج و تخت کا مالک بن چکا تھا، اسے شایان شان القاب سے نواز نے کے بعد لکھا ہے کہ
تمہاری کامیا بی دراصل ہندوستان میں اسلام کی تقویت کا باعث ہوگی، لکھتے ہیں:

حضرت امير المؤمنين ظل الله في الارضين، رافع اعلام الشريعة .
الغراء قامع بنيان البدعة الغبراء ..... كا سر اعناق الكفرة الا كاسرة محى السنة والاسلام ..... راه عنايت ودين پرورى درباب رفع ماجى من الفواحش والمنكر ات ومنع برخى ازمنهيات ومسكرات بمقتد ايان خدمات اسلام تاكيدا بهمام رود .....(٢)

ایک اور مکتوب میں اور نگزیب کوایک فتح پر مبارک دیتے ہوئے اسے الحاد وزندقہ کے خاتمہ کے لئے کہا ہے، اور مزید کوشش کرنے کے لئے بھی زور دیا ہے کہ ملک کے اطراف و اکناف میں ترویج شریعت کے لئے فرامین جاری کریں، لکھتے ہیں:

<sup>(</sup>١) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ٥٠/٥٤

<sup>(</sup>r) محرسعيد، خواجه: مكتوبات ٢- ٩٢- ٩٢

رفع ومدم اركان كفر و بدعت وقمع رسوم الحاد و زندقه نمود ..... اين مواخواه حقيق (خواجه محمد سعيد) اميد وار است كه همت عليا مصروف تائيد اركان شريعت غرا فرموده فر مان امهتمام بحكام ومتصديان اطراف واكناف صادر شود تاسعی بلیغ و اجتها د تام درين باب مصروف دارند .....(۱)

ایک کمتوب میں جب کہ وہ کفار ہنداور اہل بدعت کے خلاف برسر پریارتھا تو اس کی ان مہمات کو جہاد قرار دیتے ہوئے جہاد کے فضائل پراحادیث نقل کر کے بیجی ہیں، یقینا ان مہمات کا تعلق دکن کی شیعہ ریاستوں سے تھا آپ نے صحابہ کرام کے فضائل پرحدیثیں بھی اس خط میں نقل کرتے ہوئے صحابہ پرطعن کرنے والوں کو دائر ہ اسلام سے خارج قرار دیا ہے:

چوں حرف جہاد باہل بدعت و صلال درمیان است، احادیث چند در فضائل صحابہ، (اہل بدعت) از جرگہ اسلام خارج اند.....(۲)

اورنگزیب کوبھی ان حفرات سے خصوصی انس تھااس نے جنگ تخت نشینی کے دوران شہزادہ شجاع کو فلست دینے کے بعد داراشکوہ کی طرف متوجہ ہونے سے قبل خواجہ محمد سعید اورخواجہ محمد معصوم دونوں کو اپنی پالیا تو جاتے ہوئے اس نے ان حضرات کو تین سو اشرفیاں بطور انعام پیش کیس (۳)۔ اس طرح اورنگزیب نے اپنے تیسرے سال جلوس (۰۵۰ اشرفیاں بطور انعام پیش کیس (۳)۔ اس طرح اورنگزیب نے اپنے تیسرے سال جلوس (۰۵۰ اسل ۱۹۲۰ء) میں حضرت خواجہ محمد سعید کو دہلی بلایا آپ ان دنوں مختلف امراض میں بہتلا تھے لیکن اس کے باوجود بادشاہ سے تعلق خاطر کی بناء پر آپ تشریف لے گئے تو اور نگزیب نے آپ کو ' خلعت اور دو ہزار روپے' انعام کے طور پر دیے (۴)۔ اسکے سال اک ایک ایک ایک ایک ایک ایک انتخاب کے اور نگزیب نے خواجہ محمد سعید کو پھر دبلی بلایا اس مرتبہ تو آپ انتہائی علیل ایک ایک ایک ایک آپ دبلی تشریف لے گئے بادشاہ بہت ہی تعظیم واحترام سے پیش آیا (۵)۔ اس کی

<sup>(</sup>۱) محرسعید، خواجہ: مکتوبات ۲۰ / ۹۵ (۲) ایضاً ۲۲/ ۱۲۲-۲۲۱

<sup>(</sup>m) محر كاظم شيرازى: عالمكيرنامه ٢٩٣ (m) الينبا ٥٩٥

<sup>(</sup>۵) بخاورخان: مراة العالم ۲/۱۳۳

اطلاع دیتے ہوئے خواجہ محرسعیدا ہے برادرگرای خواجہ محرمعصوم کو لکھتے ہیں کہ ہر ہند ہے دور دبلی جاکر آپ سے دوری کا جواحساس مجھے ہور ہا ہے وہ بیان سے باہر ہے اورنگزیب کے اظہار عقیدت کا تذکرہ کرتے ہوئے بتایا ہے کہ گزشتہ چارروز سے بادشاہ بڑے اہتمام سے کھانا اپنے ہاتھ سے تیار کر کے میر ہے لئے بھیج رہا ہے(۱) یہ اورنگزیب کے ساتھ خواجہ محرسعید کی آخری ملاقات تھی کیوں کہ ای سفر دبلی سے واپس سر ہند جاتے ہوئے سنجا لکہ محمسعید کی آخری ملاقات تھی کیوں کہ ای سفر دبلی سے واپس سر ہند جاتے ہوئے سنجا لکہ کے مقام برآپ کا اے اوکووصال ہوگیا (۲)۔

حضرت خواجہ محمد معصوم کی تحریرات سے تو واضح الفاظ میں یہ حقیقت عیاں ہوجاتی ہے کہ آپ با قاعدہ ایک جامع پروگرام کے تحت اور نگزیب کو ملک میں تروی شریعت اور احکام اسلامی کے نفاذ کے لئے تیار کررہ ہے تھے، اپنے فرزندان گرامی کو جو ظاہری و باطنی تعلیم سے آراستہ تھے باری باری اور نگزیب کے پاس جاتے اور اسے اسلامی احکام اور شرعی امور سے آگاہ کرتے رہتے تھے، اس کے علاوہ آپ نے اپنے بعض ذی علم خلفاء کو خلافت صرف اور نگزیب کی تعلیم و تربیت کے لئے ہی دی تھی جو سفر و حضر میں اس کے ساتھ رہ کرتروی خریعت کے لئے راستہ ہموار کرتے رہے۔

اورنگزیب کی گفار ہند کے خلاف مہمات کوانہوں نے کئی مرتبہ جہاد کا درجہ دے کراس کی حوصلہ افزائی کی ، تخت نینی کے بعدا ہے جہاں بہت سے سیاسی خطرات سے نیٹنا تھا وہاں اسے بدعتیوں اور بدعقیدہ فرقوں سے بھی مقابلہ در پیش تھا اسی عہد کی یادگار حضرت خواجہ محمد معصوم کا ایک مکتوب ہے جس میں آپ نے اسے فنای قلب کی حقیقت سے آگاہ کرتے ہوئے کھھا ہے کہ وہ ان دنوں جس' امر خطیر اور جہا دکیر' میں مصروف ہے ، اس میں بظاہروہ اس کے ساتھ شریک نہیں ہیں لیکن باطنی طور پرتم مجھے اپنے ساتھ تصور کرو، فر ماتے ہیں:

اس کے ساتھ شریک نہیں ہیں لیکن باطنی طور پرتم مجھے اپنے ساتھ تصور کرو، فر ماتے ہیں:

اس کے ساتھ شریک نہیں ہیں لیکن باطنی طور پرتم مجھے اپنے ساتھ تصور کرو، فر ماتے ہیں:

در یں فتم امر خطیر و جہاد کبیر کہ دریں ایا م عنان تو جہ وا قبال بال مصروف است در این مصروف است در نیج موطن و داخل نہ لیکن از روی معنی و باطن در ملازمت و حضور است سے در بیج موطن و داخل نہ لیکن از روی معنی و باطن در ملازمت و حضور است سے در بیج موطن و داخل نہ کیکن از روی معنی و باطن در ملازمت و حضور است سے در بیج موطن و داخل نہ کیکن از روی معنی و باطن در ملازمت و حضور است سے در بیج موطن و داخل نہ کیکن از روی معنی و باطن در ملازمت و حضور است سے در بیج موطن و داخل نہ کیکن از روی معنی و باطن در ملازمت و حضور است سے در بیج موطن و داخل نہ کی در بید در بیاد کھرت در بیج موطن و داخل نہ کی معرب خواجہ در بی ایا میں در بی مقبل در بیت میں در بیت میں در بیت میں در بیت مولن در بین ایا میں در بیج مولن و در بیت میں در بین میں در بیت میں میں در بیت میں در بیت میں میں در بیت میں در بیت میں میں در بیت میں میں در بیت میں میں در بیت میں میں

معرکہ از خدمت عالی جدا نیست وہمہ جامعیت معنوی دارد.....(۱)

اورنگزیب نے حضرت خواجہ محمد معصوم سے دائی صحبت کی درخواست کی جے آپ نے

اپنے والدگرامی حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی قدس سرہ کی وصیت کے مطابق تبول نہ

فرمایالیکن بھی بھی اس کے انتہائی اشتیاق کے باعث اور ترویج شریعت کی تاکید کے لئے

آپ اس کے پاس تشریف لے جاتے تھے، معاصر مولف کابیان ہے:

(حضرت مجدد الف ثانی) دعا کرده اند که شا (خواجه محمر سعید وخواجه محم معصوم)
مصاحب سلطان نه شوید الحمد لله مم چنال بوقوع پیوست که سلطان شاه جهان
پادشاه علیه الرحمته بسیار مصاحبت ایشال می خواست میسر نه شد الا نادر اوصلاح
آثار .....اورنگزیب سلمهٔ مرید ایشال (خواجه محمر معصوم) گردید دوام صحبت
ایشال می خواست قبول نه کردند .....(۲)

اس فتم کی وصیت حضرت خواجہ محمد معصوم نے اپنے فرزند بزرگ شیخ محمد صبغة الله کو بھی کی تھی کہ "ضرورت کلی" کے بغیر سلاطین کی صحبت اختیار نہ کرنا:

صحبت سلاطين بيضرورت كلى اختيارنخو امدنمود ..... (٣)

لیکن داراشکوہ کے سہارے سرگرم ممل آزاد خیالی اور بے دینی کی تحریکوں کے معاشرت پراٹرات کوختم کرنے کے لئے اس وقت اور نگزیب کی مصاحبت اختیار کرناعین ضرورت کلی بن چکی تھی (۴)،معاصر مورخ کابیان ہے:
بن چکی تھی (۴)،معاصر مورخ کابیان ہے:

"بنابراستدعای بادشاه دین پناه چند بار بباءگاه عظمت و جاه رسیده ، با قسام مجلیل و محصوص گشت "(۵)

۔ آپ کے صاحبزادے خواجہ سیف الدین نے یہ بھی لکھا ہے کہ اور نگزیب محبت سے آپ کوسفرخرچ بھیج کر دہلی آنے کے لئے کہا کرتا تھا (۲)۔

<sup>(</sup>۱) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ۲۹/۵/۲

<sup>(</sup>٢) محمد المين بخشى: نتائج الحرمين ١٤٨- الف (٣) صفر احمد: مقامات معصوى ١٢٦٣

<sup>(</sup>س) تفصیل کے لئے دیکھئے مقدمہ ہذا کاعنوان ' داراشکوہ کے عقائدومصاحبین دارا''

<sup>(</sup>۵) بخاورخان: مرأة العالم ۲/۱۳۸ (۲) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ١٥٦/ ١٢٨

## فرزندان خواجه محمعصوم اورنگزیب کی مصاحبت میں

حضرت خواجہ محمد معصوم کے چھ فرزندان گرامی تھے بیسب اورنگزیب کے نزدیک "بغایت معزز" تھے،معاصر مورخ کابیان ہے:

از جمله پسران آن مرحوم شش مخدوم زاده بفضائل و کمالات صوری ومعنوی اشتهار دارندونز دحضرت ظل الهی بغایت معزز اند.....(۱)

یہ صاحبز ادگان آپ کے حین حیات اور وصال کے بعد بھی اورنگزیب سے منسلک رہے تھے ان میں سب سے زیادہ '' ربط وضبط''خواجہ سیف الدین کا اورنگزیب کے ساتھ تھا، خاندانی تذکرہ نویس نے لکھا ہے کہ اورنگزیب کی مکرراستد عاپر اور الہامی طور پر حضرت خواجہ سیف الدین کو اورنگزیب کے '' ارشاد'' کے لئے بھیجا:

حضرت ایثال بعد الحاح وطلب بادشاه خلد مکان بلکه بموجب الهام رحمٰن آل مخدوم زاده رارخصت واجازت حضور لا زم السرور برای ارشاد خلیفه و و تگر طالبان فرمودند (۲)

جیسا کہ ہم باربارلکھ چکے ہیں کہ حضرات مجدد سے کا اورنگزیب کے منسلک رہنے کا مقصد ترویج شریعت کے لئے اس سے احکام صادر کروا نا اوراس کی باطنی تربیت تھا، حضرت خواجہ سیف الدین دربار دہلی سے حضرت خواجہ محمد معصوم کو اورنگزیب کی تعلیم سلوک میں روز بروز ترقی کا ذکر کرتے ہوئے کسے ہیں کہ اورنگزیب کہتا ہے کہ تعلیم سلوک سے پہلے ہجوم خواطر سے میرادل شک تھالیکن منازل سلوک طے کرنے کے دوران مجھے حظ وافر نصیب ہور ہا ہے میرادل شک تھالیکن منازل سلوک طے کرنے کے دوران مجھے حظ وافر نصیب ہور ہا ہے اوراموردین سے متعلق اس سے جو پچھ کہا جاتا ہے بلاتکلف قبول کرلیتا ہے، لکھتے ہیں: اوراموردین سے متعلق اس سے جو پچھ کہا جاتا ہے بلاتکلف قبول کرلیتا ہے، لکھتے ہیں: باوشاہ دین پناہ را در خدمت حضرت اخلاص بنوع دیگر است از ذکر لطائف و ذکر سلطانی گزشتہ بہ ذکر نفی و اثبات مقید است سے ازیں راہ خیلے مخفوظ است

<sup>(</sup>١) بخاورخان: مرأة العالم ٢/١١١ (٢) صفراحمه: مقامات معصوى ٢٣٦

دلی گوید که پیش ازیس من از جموم خواطر دل تنگ بودم ..... به رخصت کردن فقیر راضی نمی شود بالجمله امید وار توجهٔ غائبانهٔ حضرت است ..... در امور دین آنچه گفته می شود به تکلف قبول می نماید ..... (۱)

حضرت خواجه محمد معصوم نے اور نگزیب کوایک خطالکھا جس میں اس کی باطنی کیفیت پر اطمینان کا اظہار فر ماتے ہوئے وضاحت کی ہے کہ میرا بیفرزند جواس وقت تمہارے پاس مرکز میں تمہارام نظور نظر ہے، امر معروف و نہی منگراس کی زندگی کا مقصد وحید ہے، میں اس پر الله تعالیٰ کا شکر ادا کرتا ہوں کہ تم نے اس "طمطراق بادشاہت و دبد ہے سلطنت "کے باوجوداس کے کے ہوئے کلمات حق کو قبول کرلیا، لکھتے ہیں:

فقیرزاده منظورنظر قبول گشته واژ صحبت بحصول انجامیده واز امر معروف و نهی منکر

که شیوه فقیرزاده است اظهار شکر ورضا مندی نموده است شکر خدادندی جل شانه

برین عطیه بجا آوردوسب از دیا ددعا گوئی گردید چهمتی است که بای بهمطمطراق

بادشا بهت و دید به سلطنت کلمهٔ حق بسمع قبول افتد و گفتهٔ تامرادی موژ شود (۲)

شان فقر دیکھئے کہ حضرت خواجہ محمد معصوم نے اپنے فرزندگ سعی برائے تروی شریعت

سلسله میں اور نگزیب کے سامنے کہ گئے جملوں کو درخواست نہیں کہا بلکہ کلمہ حق کہہ

کرفقر کی شان استغنا کوقائم رکھا اور بادشاہ کاشکریہ ادا کرنے کی بجائے اس پر اللہ تعالیٰ کا

شکر ادا کیا۔

حضرت خواجہ محمد معصوم، خواجہ سیف الدین کے نام اپنے ایک مکتوب میں اورنگزیب
\* کی باطنی ترقی اور عروج کا حال س کراس پراطمینان کا اظہار کرتے ہوئے یہ خوشخری دیتے
ہیں کہ عنقریب بادشاہ کوفنای قلب حاصل ہوجائے گی جو درجات ولایت میں سے ایک اعلیٰ
مقام ہے، فرماتے ہیں:

آنچه دراحوال پادشاه دین پناه سلمه ربه مرقوم نموده بودنداز سریان ذکر در لطائف و

<sup>(</sup>۱) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ١١/٢

<sup>(</sup>٢) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ٢١٨-٢٧٢ / ٢٢١-٢٢٨

حصول سلطان ذکر و رابط وقلت خطرات و قبول کلمهٔ حق و رفع بعضی منکرات و ظهور لوازم طلب بهمه بوضوح بیوست، شکر خداوندی جل شانه بجا آورد در طبقهٔ سلاطین این نوع امور تکم عنقای مغرب دارد.....این درویش از انچه وظیفهٔ نقیر ست از دعا و توجه فارغ نیست و صلاح ظاهر و باطن شانرا در بوزه گر باطن ایشان را به نبست اکابر معموری یا بد و امید و ارست که در بی بزد کی بفنای قلب مشرف را به نبست اکابر معموری یا بد و امید و این معنی را در حق ایشان قریب شوند که در جه و این معنی را در حق ایشان قریب الحصول می یا بد .....(۱)

حضرت خواجہ محم معصوم کے ایک مکتوب بنام خواجہ سیف الدین کا تو موضوع ہی "شرح احوال سلطان وقت ہے۔" لکھا ہے کہ بادشاہ پر اس وقت جس فتم کے باطنی احوال کا اکشاف ہور ہا ہے۔ طبقہ سُلاطین میں یہ امور غرائب روزگار میں سے ہیں، بادشاہ کے جو اکشاف ہور ہا ہے۔ طبقہ سُلاطین میں یہ امور غرائب روزگار میں سے ہیں، بادشاہ کے جو احوال خواجہ سیف الدین نے درج کئے تھے آپ نے با قاعدہ ان کی تحقیق کے بعدان پر نہ صرف اطمینان کا اظہار کیا ہے بلکہ فرحت وانبساط کے ساتھ لکھا ہے کہ اس حال میں قریب ہے کہ میں خودرقص کرنے لگوں، فرماتے ہیں:

مکتوب مرغوب رسیده خوش دفت ساخت آنچه از احوال پادشاه دین پناه مرقوم نموده بودند بهمه بوضوح انجا مید در طبقهٔ سلاطین ظهور ای نوع امور ازغرائب روزگار است .....ای حالت مبرایفنای نفس ست .....از مطالعهٔ آن خطها نمود نزدیک بود که رقص کند.....(۲)

خواجہ سیف الدین کی خدمت میں اورنگزیب نے منازل سلوک اس سرعت اور کامیابی کے ساتھ طے کرلیں کہ نوبت یہاں تک جا پہنچی کہ جب خواجہ سیف الدین نے بادشاہ کی مجالس کا تذکرہ اپنے عریضہ میں کیا تو آپ نے جوابا لکھا کہ اب اس متم کے اسرار کاظہور ہوتوان کو پوشیدہ رکھنالازم ہے، فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) محمعصوم، خواجه: مكتوب ۲۲۲/۲۲۰/۳ (۲) ايضاً ۲۸۷/۲۳۲/۳۱

نوشته بودند که درمجالس سلطانی طرفهٔ اسرار لازم الاستتارجلوه مید بهندو مجرد دخول باس محافل بعروج و نزول خاص ممتازی سازند ...... احوال بندگان حضرت (اورنگزیب) برنگاشته بودند که از وسعت لطیفه اخفی ومناسبت تام با ن خبر مید بهند از دلی مطالعه آن ذوقها کردلطیفه اخفی اعلای لطا نف است و ولایت آن فوق سائر ولایت ست و این لطیفه را خصوصیتی ست خاص بسرور کائنات و مفح موجود این است و این لطیفه را خصوصیتی ست خاص بسرور کائنات و مفح موجود این است و این المیفه را خصوصیتی ست خاص بسرور کائنات و مفح موجود این المیفه را خصوصیتی ست خاص بسرور کائنات و مفح

خواجہ سیف الدین اورنگزیب کی باطنی کیفیات سے حضرت خواجہ محم معصوم کو با قاعدہ آگاہ کرتے رہتے تھے، اس کے لئے سلوک کا سبق جاری رہا اور وہ سلسل اس کی مشق بھی کرتار ہااس نے خواجہ سیف الدین سے کہا کہ وہ حضرت خواجہ سے درخواست کریں کہ مجھ پر غائبانہ تو جہ فرمائیں اس کے جواب میں آپ نے براہ راست اورنگزیب کو جو کمتوب ارسال کیااس کے چند جملے بہت ہی ہے ساختہ ہیں، ملاحظ فرمائے:

کیفیت سبق باطن را در کتابت فقیر زاده پیش نوشته است بنظر عالی در آمده باشد استمد ادتوجه کا ئبانه ازین شکته فرموده اند هر چند از راه دعا گوئی قدیمی سابقاً هم اکثری بدعاوتوجه آنخضرت مشغول بوده ...... ادای خد مات ولوازم خیرخوا هی فقیر زاده (خواجه سیف الدین) منظور نظر عالی شده موجب سعادت و باعث امتیاز گردیده ..... و بعزلت و عدم اختلاط خوکرده و بسحبت چندانی سری نداشت لیکن محض خیرخوا هی اور ابرین معنی آورده است .....(۲)

خواجہ سیف الدین اور اور نگزیب کے تعلقات تعلیم سلوک سے بڑھ کرمجت، شفقت اور الفت میں بدل چکے تھے ایک خط میں حضرت خواجہ محمد معصوم کو لکھتے ہیں کہ مجھے آنجناب سے ملاقات کا اشتیاق اس وقت حد سے زیادہ ہے لیکن بادشاہ جانے کی اجازت نہیں ، تا (۱۲)

r2m-r2m/rr2/rim (r) r10/rmr/rim (1)

<sup>(</sup>٣) سيف الدين، خواجه: مكتوبات ١٢/٣

ایک مکتوب میں خواجہ سیف الدین نے اسے واضح الفاظ میں بتایا ہے کہ تیرے ساتھ آشائی کے مقاصد میں سے ایک اہم مقصد معاشرے میں سے ظلم کوختم کروانا ہے (۱)۔ حضرت خواجہ محمد معصوم کی کوششوں سے اور نگزیب روز بروز احکام اسلام کے اجراء، تروی شریعت اور اسلام کی سربلندی کے لئے اہتمام کرتا رہا جس کے مثبت نتائج برآ مد ہونے شریعت اور اسلام اور شعائر میں آمن وامان، رونق اسلام اور شعائر اسلام میں قوت آ نے پراللہ تعالیٰ کاشکرادا کرتے ہوئے کھا:

حضرت سلطان اسلام ظل الله تعالی علی الا نام باسط مهاد العدل والانصاف بادم اساس الجور والاعتساف .....حضرت امیر المونین انار الله بر بانه میرساند واظهار نیاز مندی و خاکساری وادای شکر و ثنا ینعمت امن وامان ورونق اسلام وقوت شعائر آن می نماید و بوظیفه دعای از دیاد عمر وابهت وظفر و نصرت که از مدت مدید بآل انس و الفت یافته است ..... آفتاب دولت و سلطنت برافق مجدوعلی تابان باد..... (۲)

اورنگزیب کی تحت نشینی (۱۰۱۰ه/۱۹۵۸ء) کے بعد حضرت خواجہ محمد معصوم صرف دیں اللہ بقید حیات رہے اور ۱۰۷۹ه/۱۹۲۹ء کوآپ کا وصال ہو گیا اس مختصر مدت میں آپ سال بقید حیات رہے اور ۲۰۹ه احرام ۱۹۲۹ء کوآپ کا وصال ہو گیا اس مختصر مدت میں آپ نے جسمانی ضعف و نا توانی کے باوجود جس جامع پروگرام کے تحت اورنگزیب کی ظاہری و باطنی تربیت کی اس کی مختصری روداد آپ ملاحظہ کر چکے ہیں۔

اورنگزیب کوحضرت خواجہ محمد معصوم سے انتہائی الفت تھی آپ کو گھٹنوں ہیں در در ہتا تھا جس کے باعث آپ چل پھرنہیں سکتے تھے اورنگزیب نے آپ کے علاج کے لئے ایک

<sup>(</sup>۱) ایضا ۱۳/۳ (حال بی میں ہمیں مکتوبات حضرت مجدد کا ایک ایساخطی نسخہ ملا ہے جس کے آخری ورق پر اور نگزیب کا ایک مکتوب خواجہ محمد سعید کے نام نقل ہوا ہے، یہ قلمی نسخہ کتا بخانہ تنج بخش مرکز تحقیقات فاری ایران و پاکستان اسلام آباد نمبر ۲۹ ۱۲ میں محفوظ ہے، جس کامتن ہم ای مقدمہ کے گزشتہ باب میں نقل کر بچے ہیں۔ (۲) محمد معصوم، خواجہ: مکتوبات ۲۴/۲۱

فرنگی ڈاکٹر سکندرکو آپریشن کے لئے سر ہند بھیجا(۱) علاج سے افاقہ کی بجائے مرض میں شدت آگئ۔ اس سرجن کا پورا نام سکندر بگ (Sikandar Beg) تھا جو آرمیدیا (Armenia) کا باشند تھا اور سلیمان شکوہ بن داراشکوہ کا ۱۹۵۸ء میں سرجن تھا (۲) ظاہر ہے یہی سرجن داراشکوہ کی گرفتاری کے بعد اور نگ کے شاہی طبیبوں میں شامل ہوگیا ہوگا جے اس نے پہلے حضرت خواجہ کے آپریشن کے لئے بھیجا پھر آپ کے خلیفہ خواجہ محمد حنیف کا بلی کے علاج کے لئے کا بل روانہ کیا۔

خواجہ محرسعید کے صاحبزادگان میں سے دو کے ساتھ اور نگزیب کے تعلقات کا پتا چاتا ہے اول آپ کے فرزندگرامی علامہ محرفرخ (۱۰۳۸–۱۱۲۲ه / ۱۲۲۸–۱۷۱۰ء) نے بھی کئی بار اور نگزیب سے ملاقات کی تھی حضرات مجد دیہ میں سے علامہ محرفرخ سب سے بڑے عالم تھے اور درس و تدریس آپ کا شغل عزیز تھا، ظاہری علوم میں" پایئہ مولویت" میں بلند مرتبدر کھتے تھے اور نگزیب نے صحیح بخاری آپ سے پڑھی تھی،معاصر مولف شیخ محمد مراد نگ مشمیری نے لکھا ہے:

علامه عصر عارف وحید مولا نامحد فرخ شاه ..... جامع بود در علوم ظاہر و باطن کین پایئے مولویت راساتر مرتبہ ارشاد فرموده اکثر عمر مبارک رابہ تدریس و تدقیق گزرا نید ندجم غفیرا زعلاء ومشائخ عصر راشرف شاگر دی حاصل شدہ وسلطان عالمگیر ہم بہتقریب ایں توفیق مصدر خدمتہای بلیغہ گردیدہ .....(۳) مقامات معصوی میں بھی ہے کہ اور نگزیب نے سیجے بخاری آپ کی خدمت میں پڑھی تھی:

<sup>(</sup>۱) صفراحمہ: مقامات معصومی ۱۰۳۳،۲۳۰ (یمی جراح خواجہ محمد صنیف کا بلی کے علاج کے لئے کا بل بھیجا گیا تھا)

<sup>(2)</sup> An Armenian Called Sikander Beg, was surgeon to Suleiman Shikoh, oldest son of Dara, in 1658. (Crawford, p. e: History of the Indian Mdeical Service, Vol.I p. 9, London 1914.)

Manucci, N: Storia Do Mogor. Vol.1 p. 286

<sup>(</sup>٣) محدمراد ننك تشميرى: تخفة الفقراءااب

بادشاہ خلد مکان سیح بخاری را درخدمت آل مولوی معنوی خواندہ اند (۱)

ای طرح خواجہ محمہ سعید کے دوسرے صاحبزادے شیخ عبدالاحد وحدت (ف
۱۲۱ه/ ۱۲۱ه/ ۱۲۱ه کے ساتھ بھی اورنگزیب کوموانست خصوصی تھی ۱۰۱ه کا ۱۲۹ ہو آپ
نے ججۃ اللہ خواجہ محمد نقشبند ٹانی کے ہمراہ حج کیا ،سفر سے واپس آئے تو انہیں اورنگزیب نے بلالیا اور آپ تقریباً دوسال تک اس کے ساتھ رہے اور اس کی ملکی مہمات کے دوران لشکر میں قیام کاذکر بھی ملتا ہے (۲)۔

حضرت خواجہ محم معصوم کے وصال (۹۷۰۱ھ) پرخود اورنگزیب نے قطعہ کاریخ کہا تھاجس کے مصراع

"رفتة زجهال امام معصوم"

ے سال وصال برآمد ہوتا ہے(۳)۔ آپ کی وفات کے بعد آپ کے فرزندان گرامی اور خلفائے کرام نے اس مشن کو جاری رکھااور اپنی ذمہ داریاں بخوبی نبھائیں۔

ہندوستان کی سیاست اور معاشرت کو ہندوؤں اور شیعوں نے مکدر کر دیا تھا سلاطین مغلیہ نے ان کو بڑے بڑے مناصب دے کر مسلمانوں کے برابر لا کھڑا کیا جو بالآخر ہندوستان کی ملت اسلامیہ کے لئے خطرے کا باعث بنا اکبر کے عہد سے لے کر جہائگیر کے ذمانے تک بیسیاست پر پوری طرح جھائے رہے جس سے ہندوستان کے مسلمان بے کے ذمانے تک بیسیاست پر پوری طرح جھائے رہے جس سے ہندوستان کے مسلمان بے مال ہو گئے اور اسلام کوضعف آگیا حضرت مجدد الف ثانی اور آپ کے جانشینوں نے ملاطین کو ان کی اس حرکت پر بڑے بخت الفاظ میں تنبیہ کی خواجہ سیف الدین نے بھی سلاطین کو ان کی اس حرکت پر بڑے بخت الفاظ میں تنبیہ کی خواجہ سیف الدین نے بھی

<sup>(</sup>۱) مقامات معصوی ۲۰۰۷ شیخ محمد فرخ کے حالات، علمی تبحر اور تالیفات کی تفصیل کے لئے دیکھئے تعلیقات کتاب حاضر ۲۰۰۷/۱۳-۱۵

<sup>(</sup>۲) وصدت سرہندی: مکشن وحدت ۲۵/۱۱۱، ۱۳۹/۷۵ اورنگزیب کی بیٹی زیب النساء حضرت وحدت کے ساتھ عقیدت رکھتی تھی اس کے نام آپ کے تین مکا تیب موجود ہیں (گلشن وحدت، مکتوب نمبر ۲۳،۷۵) ساتھ عقیدت رکھتی تھی اس کے نام آپ کے تین مکا تیب موجود ہیں (گلشن وحدت، مکتوب نمبر ۲۵ معاصر مورخ بختا ورخ نے نام بھی تین مصرا نافل کیا ہے (مرا قالعالم ۲ اسام) لیکن سے وضاحت نہیں کی کہ بیاورنگزیب کا ہے۔ صاحب محمدة المقامات (۳۳۷) نے پورا قطعۂ تاریخ نقل کیا ہے۔

اورنگزیب کواس سلسلے میں کئی خطوط لکھے کہ ہنوداور روافض کواعزاز (مناصب) نہ دو بلکہ ان کوذلیل کرو(۱)، ایک خط میں اسے صاف الفاظ میں بتایا ہے کہ دین کی تقویت اور ملت اسلامیہ کی نصرف اور صرف سلاطین سے وابستہ ہے:

تقویت دین متین ونصرت ملت مبین وابسته به سلاطین عظام است (۲)

خواجہ سیف الدین نے ایک اور خط میں اور نگزیب کولکھا ہے کہ تمہارے ساتھ آشائی
کے مقاصد میں سے اہم ترین مقصد ترویج سنت وتو بین اہل بدعت ہے اور یہ کام اس
زمانے میں سلاطین کی معاونت کے بغیر محال ہے (۳)۔

مسلمانوں کی حدود مملکت میں آباد غیر مسلم رعایا ہے مسلم حکومت ایک ٹیکس لیتی تھی جے جزید کہا جاتا ہے، یہ تقریباً ہر مسلم حکومت کے زمانے میں ذمیوں سے لیا جاتا تھا ہندوستان میں اکبرنے اسے موقوف کر دیا اور اس میں عرصہ تک تبدیلی نہ آئی شاہ جہاں نے اس طرف کماحقہ تو جہ نہ کی ، اور نگزیب نے جب راجپوتوں پر فتح حاصل کی تو ۱۹۰ ھی 191ء (۳) کو جزید نافذ کر دیا ، حضرت خواجہ سیف الدین نے مسلمانوں کی راجپوتوں پر فتح اور ان سے جزید وصول کرنے پر نہایت خوشی کا اظہار کیا کہ اس پر مسلمان جس قدر خوشی منا کیں کم ہے، جزید وصول کرنے پر نہایت خوشی کا اظہار کیا کہ اس پر مسلمان جس قدر خوشی منا کیں کم ہے، اسے اسلام کے لئے اعز از قرار دیا اور لکھا کہ اس سے قبل ہندوستان میں کفار کے ساتھ اس کے بری جنگ ہوئی اور کسی با دشاہ کو ان پر اس سے زیادہ غلبہ حاصل نہیں ہوا اس قسم کی کا میا بی کواگر امام مہدی کے ظہور کا بیش خیمہ کہا جائے تو بھی درست ہے، فرماتے ہیں:
مامیا بی کواگر امام مہدی کے ظہور کا بیش خیمہ کہا جائے تو بھی درست ہے، فرماتے ہیں:
مامیا بی کواگر امام مہدی کے ظہور کا بیش خیمہ کہا جائے تو بھی درست ہے، فرماتے ہیں:
مامیا بی کواگر امام مہدی کے ظہور کا بیش خیمہ کہا جائے تو بھی درست ہے، فرماتے ہیں:
مامیا میا نہ بی انہ کور ان کر ان کھر کر کفر سندوستان بود تیج کی از بادشاہان اسلام ہریں است معلوم نیست کہ در ملک ہنداز مبداء ظہور اسلام تا ایں زمان رانا کہ مرکز کفر سندوستان بود تیج کی از بادشاہان اسلام ہریں اسلام تا این زمان رانا کہ مرکز کفر سندوستان بود تیج کی از بادشاہان اسلام ہریں است میں دوستان بود تیج کی از بادشاہان اسلام ہریں

Aurangzeb and his times p. 163

<sup>(</sup>۱) سیفه الدین خواجه: مکتوبات ۲۵/۵۲،۷۲ (۲) ایضاً ۸۰/۵ (۳) ایضاً ۱۸۸/۲۱۱۱ (۳) پیسنظهیرالدین فاروقی نے متعین کیا ہے:

غلبه محکمرانی کرده باشد تابه اخذ جزیه چه رسد که آن در دیگرمما لک مهند می پیش ازین کمتر به دقوع آمده مثل این فتوح را اگر از مقد مات ظهور امان مهدی موعود شمرده شود بعید نیست .....(۱)

اس کلتوب میں خواجہ سیف الدین نے اور نگزیب کی مہم دکن کو جہاد اعظم قرار دیا ہے کہ فتح دکن کے فوائد میں سے بیا فائدہ ہوگا کہ مسافر ان حرمین الشریفین کے لئے راستہ پرامن ہوجائے گاوہ خود بھی اور نگزیب کے ساتھ اس جہاد میں شرکت کے متمنی نظرات تے ہیں لیکن ''عوائق وموانع'' ایسے در پیش ہیں کہ سفر کرنے سے معذور ہیں لیکن انہوں نے لکھا ہے کہ وہ از روی باطن تمہارے ساتھ ہیں۔اس جہاد کی اتنی فضیلت ہے کہ اگر عز لت نشین فقراء سالہ اسال ریاضت کریں تواس جہاد کے گر کو بھی نہیں پہنچ سکتے (۲)۔

اورنگزیب نے جزیہ کا نفاذ علماء اور فقہا کے باقاعدہ اصرار پر کیا، قریب العہد ماخذ مراُ ۃ احمدی (جومعاصرانہ دستاویزات کی روشنی میں لکھی گئی تھی) میں ہے:

چون ہمگی ہمت والانہمت حضرت اقد س اعلیٰ (اورنگزیب) برتقویت دین متین و رواج شرع متین معروف وجمع امور سلطنت و معاملات مالی وملکی را در قالب شرعیه در آ ورده رائح می گردانیدند، این آ وان میمنت اقتر ان علماء و فضلاً و فقهاء نظر بردین پروری آنخضرت داشته درباب اخذ جزیه از ذمیان مما لک محروسه که برطریق شریعت غراومنهاج ملت بیضالازم و واجب بود بعرص رسانید و حقد ار و روش اخذ آل از کتب فقه نوشته از نظر مبارک گذرانیدند (۳) روش اخذ آل از کتب فقه نوشته از نظر مبارک گذرانیدند (۳)

<sup>111/47121 (1)</sup> 

یبال لال را ناسہوکتا ہت ہے اس نام کا کوئی راجیوت را نانہیں تھا دراصل مکتوبات سیفیہ کا یہ مطبوعہ ننخہ اغلاط سے اس قدر پر ہے کہ پورے متن میں جا بجاخلا ہیں اور شکوک وشبہات پیدا کرریا ہے .....

<sup>(</sup>١) الضألا ١١٢ / ١١٢ (ملخصاً)

<sup>(</sup>٣) على محمد خان: مرأة احمدي ا/ ١٣ مطبوعه مطبع فتح الكريم ، بمبئ ٤٠ ١١٥ ه

ا- اورنگزیب دین اسلام کوتفویت دینے اور ترویج شرع میں مصروف ہے۔

٢- وهتمام مالى اورملكى معاملات كوقالب شرعيه مين دُهال ربائے۔

سا- ان دنوں ملک کے علماء وفقہاء نے جب دیکھا کہ بادشاہ دین پروری کی طرف مائل ہے۔ ان دنوں ملک کے علماء وفقہاء نے جب دیکھا کہ بادشاہ دین پروری کی طرف مائل ہے۔ تو انہوں نے ممالک محروسہ کے ذمیوں سے جزیہ لینے کے لئے کہا جوشریعت کے مطابق لازم وواجب تھا۔

مرا ۃ احمدی کے منقولہ بالا بیان پرغور کیجئے جس کا مولف نہ اورنگزیب کا ملازم تھا اور نہ ہو اور بیٹے اور بیٹے اگرات میں ۱۷۵۱ھ/ ۱۷۱ء کو بی درباری مورخ بلکہ وہ آزاد تھا اور مرکز سے دور بیٹے گرات میں ۱۵۵۱ھ/ ۱۷۱ء کو اور نگزیب کی وفات (۷۰۷ء) سے ۵۴ سال بعد یہ سب کچھ لکھ رہا تھا جس نے ملکی معاملات میں اس پرقانون شریعت کی پاسداری کی مکمل طور پروضاحت کردی ہے اور یہ کہ نفاذ شریعت کے لئے اور نگزیب کے اقدام میں حضرات مجدیہ کے ساتھ ساتھ دیگر رائخ العقیدہ علماء بھی شریک کارتھے۔

خواجہ سیف الدین کے قیام دہلی کے دوران شنرادہ محمد اعظم بن اورنگزیب بھی آپ سے بیعت ہوا وہ آپ کا اتنا احترام کرتا تھا کہ کھانے کے وفت آپ کے ہاتھ خود دھلوا تا تھا(ا)

حفرت خواجہ محم معصوم کے وصال (۷۹ اھ) کے قریب خواجہ سیف الدین واپس سر ہندآ گئے تھے لیکن جلد ہی اور نگزیب نے پھر دہلی بلالیا (۲) اس کی تقدیق کتب تاریخ سے بھی ہوتی ہے، وصال کے اگلے ہی برس ۱۰۸۰ھ/۱۹۲۹ء کو خواجہ سیف الدین اور نگزیب کی تربیت میں مصروف نظرآتے ہیں، شان فقر دیکھئے کہ آپ نے اور نگزیب جیسے درویش صفت بادشاہ کے کل میں رہنا پہند نہیں فر مایا بلکہ کل مے محافظ کا گھر آپ کے قیام کے لئے مقرد کردیا گیا تھا، مآثر عالمگیری میں ہے:

سيزد بم محرم (١٠٨٠ه) بعدم وريكياس شب ازراه باغ حيات بخش ياتش خانه

<sup>(</sup>٢) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ١٦٩/٢٣٢ صفراحمه: مقامات معصوى ٢٣٦-٢٣٣

<sup>(</sup>١) الفنأ

که مسکن حقائق ومعرفت آگاه شخ سیف الدین سهرندی مقرر بودنزول فیض شمول بادشاه غربا نواز فقیر دوست منظرانوار برکات گردید ساعتی بتذکار کلمات افادت آثار صحبت داشته و شخ ندکور را در اقرانش با کرام برداشته بدولت خانه تشریف آوروند (۱)

یمی چوکیدار کی جھونپڑی تھی جہاں اور نگزیب منازل سلوک طے کرتا تھا ایک باراس نے یہیں طعام ماحاضر کھایا اور مجلس سکوت میں شریک رہا:

بادشاه دین پناه شب شنبه که شب سوم این ماه باشد به منزل فقراء آمده از نشم اطعمه به تکلف از آنچه حاضر بود تناول فرمودند وصحبت طولانی گشت ومجلس سکوت نیز درمیان آمد معاملهٔ بقارابه وضوح تام می فر مایند که مدرک می گردد .....(۲)

حضرت خواجہ محمد معصوم کے دوسرے صاحبزادے جمۃ الله محمد نقشبند ثانی (۱۰۳۳–۱۰۳۵) ۱۱۱۵ھ/ ۱۲۳۵–۱۲۳۰) بھی اورنگزیب کے ساتھ منسلک رہے اور موانست کی نوبت یہاں تک بینجی کہ بادشاہ کے لئے آپ کوجدا کرنامشکل ہوگیا۔

خواجه محمر نقشبند ٹانی نے ایک' رسالہ در تحقیق معنی تو بدومراتب آل' تالیف کیا اور دوسرا رسالہ' در شرح اسای حسنہ و بیان فضیلت و اجر قاری' بھی مرتب کیا اور اور نگزیب کے مطالعہ کے لئے بھیجنے کا وعدہ کیا (۳)۔ اور ان کے بعض اقتباسات بھی ایک خط میں نقل کئے (۴)۔ خواجہ نقشبند نے اپنا ایک اور رسالہ ' در ضبط گنا ہان صغیرہ و کبیرہ و نصائح' ' بھی تالیف کیا اور اسے اور نگزیب کی خدمت میں ارسال کرنے کا وعدہ کیا ہے (۵)۔

خواجہ محمد نقشبند ٹانی نے پہلا حج اپنے والدگرامی حضرت خواجہ محمد معصوم کے ہمراہ معاملہ کا جمراہ اسلامی کے ہمراہ اسلامی کے اسلامی کے ہمراہ اسلامی کے اسلامی کے بعد دومر تبہ پھر حرمین الشریفین کی حاضری نصیب ہوئی آپ نے دوسرا حج ۲۹۰ اے اس مبارک کے کہنے پر آپ نے اس مبارک

<sup>(</sup>۱) مستعدخان ساقی: مَاثر عالمگیری ۸۳ (۲) سیف الدین، خواجه: مکتوبات ۱۲۸/۱۳۲

<sup>(</sup>٣ محمنقشبند ثاني، خواجه: وسيلة القبول الى الله والرسول ا / ١٩ / ٢٥

٥١/٣٨/١١ (٥) ايد أ٥٦-٢٦

سفر کے لئے براستہ دکن جانے کا ارادہ کیا اس سفر میں حضرت وحدت، شیخ خلیل الله اور شیخ محمد پارسا بن خواجہ محمد نقشبند ثانی بھی ہمراہ تھے۔ اور نگزیب ان دنوں خود دکنی مہمات کے سلسلے میں دکن میں سرگرم عمل تھا اور آپ کوعرصہ تک تعلیم سلوک کے لئے دکن میں روکے رکھا (1)۔

ایک مکتوب میں اس کی وضاحت کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ بادشاہ نے اثنای راہ روک لیا اور اس نے دست خاص سے مکتوب لکھ کر مجھے بلالیا، اس نے اپنے بیٹے شنم ادہ محمد کام بخش کومیرے سپر دکرتے ہوئے اسے تعلیم سلوک کے کہا تو ہم نے اسے اپنے حلقہ میں شامل کر لیا، لکھتے ہیں:

درا ثنای راه فرمان بادشاه دین بناه به دستخط خاص مشمل بر کمال اشتیاق واختصاص رسید، به موجب مهربانیهای آنخضرت خود را به خدمت ایشال رسانید عنایات به غایات فرمودند و درین موسم رخصت نه نمودند و بادشا بزاده محمد کام بخش را در حضور خود طلبید ه به این فقیر سپر دند که من جم در صحبت بزرگان اینال این طریقه علیه هلها یافته ام شاجم از ایشال استفاده نمائید و بخدمت ایشال مشغول شوید حسب الامر فقیر بادشاه زاده را مشغول ساخت محظوظ کشتند .....(۲)

خواجہ محرنقشند ٹانی نے ایک مکتوب میں اورنگزیب کو' امام اکبر بادشاہ دین پروروارث سیدالبشر علیہ وعلیٰ آلہ الصلوٰ ۃ والسلام' جیسے بامعنی لقب سے مخاطب کیا ہے (۳)
خواجہ محرنقشند نے اورنگزیب سے جانے کے لئے اجازت مانگی تواس نے آپ کومزید
ر کنے کے لئے کہااور بتایا کہ وہ اس وقت بادشاہ کی مرضی کے بغیر نہیں جاسکتے ، ککھتے ہیں:
چومرضی آنخضرت ظل الہی مدظلہ العالی درا قامت ایں نا قابل و دوراز کارامسال
دریں دیار (دکن) ست آل راسعادت خوددیدہ ومسلوب الاختیار گردیدہ (۴)

<sup>(</sup>۱) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٣٨-٣٢/٣

<sup>(</sup>٢) محمنقشبند ثاني، خواجه: وسيلة القول ا/١٥٦/ ١٨ (٣) الصناً ا/٥٨/ ١١،١ الما ١٨٥/ ١٠)

<sup>(</sup>٣) الضّا /١١٠/ ١١٨

ایک اور مکتوب میں بادشاہ کو'' مقتدای جرگۂ اسلام وکا فیمسلمین'' لکھاہے(۱)۔ اورنگزیب کے تائید دین اسلام، اتباع سید المرسلین اور ترویج طریقۂ نقشبند سیہ پر اطمینان کا اظہار بھی کیاہے(۲)۔

خواجہ محرنقشبند ٹانی اورنگزیب کی دکنی مہمات کے دوران عرصہ دراز تک اس کے ہمراہ رہے، اسے کئی مقامات پر فتح کی بشارت بھی دی چنانچہ حیدر آباد اور بیجا پور کی فتح کے سلسلہ میں اسے خوشخبری دینے کاذکر تو مقامات معصومی میں بھی آیا ہے (۳) چھسال تک قیام دکن کا ذکر ملتا ہے (۳) چیسال تک قیام دکن کا ذکر ملتا ہے (۳) چند ماہ لشکر کے ساتھ بھی رہے (۵)۔

۱۹۹۱ه/۱۲۸۱ء کواورنگزیب کے ساتھ شولا پور (ازشہر ہای دکن) میں قیام رہا(۲)
پھردکن ہی میں تنجیر بیجا پور کے بعد ۱۹۹۱ه/۱۲۸۵ء کووالئی بیجا پورا بوالحن کی دختر ٹانی کے
ساتھ خواجہ محمد نقشبند کے صاحبزاد ہے شخ محمر کا نکاح خوداورنگ کے کہنے پر کیا گیا (۷)۔
ان امور سے فارغ ہو کرخواجہ محمد نقشبند ٹانی پیرانہ سالی کے باوجود تیسری مرتبہ سفر حج
اختیار کرنے کے لئے آمادہ ہوجاتے ہیں ادھر حال بیہ ہے اورنگزیب کو آپ کی جدائی کی
طرح بھی قبول نہیں آپ نے گئی احباب کو اس سلسلے میں خطوط لکھے ہیں کہ اورنگزیب جانے
کی اجازت نہیں دیتا بلکہ نوبت یہاں تک پہنچ جاتی ہے۔

باوجودی که بادشاه دین بناه از کمال اخلاص ازخود جدانمی فرمودند.....(۸) آب بصد کوشش اجازت لیتے ہیں لیکن بحری راستے سے نہیں جاسکتے کہ اس راہ میں

<sup>(</sup>۱) اینا / ۲۱/ ۱ مرا (۲) اینا / ۳۳/ ۲۱/ اینا (۱)

<sup>(</sup>٣) صفراحمه: مقامات معصومي ٥٣٢ (٣) كمال الدين محمداحسان: روضة القيوميه ١١١/٣

<sup>(</sup>٥) الصناء/١١٥/ ١١٥/ عمرنقشبند ثاني، خواجه: وسيلة القبول ١٩٥/ ١٠١٠

<sup>(2)</sup> مستعدخان ساقی: مَاثر عالمگیری ۱۳ سامته القبول ۹۳/۵۲/۲ (اس نے بل شیخ محمر کی پہلی بیوی کاجو خواجہ سیف الدین کی صاحبز ادی تھیں انتقال ہو گیا تھا۔ایضاً) خواجہ سیف الدین کی صاحبز ادی تھیں انتقال ہو گیا تھا۔ایضاً) نیز ملاحظہ ہو تجرو اولا دخواجہ نقشبند ثانی در تعلیقات کتاب حاضر

<sup>(</sup>٨) محمنقشبند ثاني، خواجه: وسيلة القبول ا/١٢٣/ ١٣٩،

یور پی تاجرائے جہاز لئے کھڑے ہیں اور ہندوستانی مسافروں کولوٹ لیتے ہیں (۱)۔اس لئے آپ خشکی کے راستے سفر کرنے کوتر جیج دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ میں سفر کے دوران مع اہل وعیال کابل، بلخ، بخارا،عراق، بغداد اور شام سے ہوتا ہوا حرمین الشریفین پہنچوں گا(۲)۔

خواجه محرنقشبند ٹانی نے یہ تیسراسفر جج ۱۱۰۳ او/۱۲۹۱ء کو اختیار کیا، عقیدت مندوں نے کئی مقامات پر قیام کرنے کیلئے مجبور کیا، آخر ۱۹۹۱ھ/ ۱۲۹۵ء کو حرمین الشریفین کہنچ (۳)۔ آپ نے اس سفر پر جاتے ہوئے کابل سے بادشاہ کو جو خطاکھا ہے اس سے آپ کے اس مبارک سفر کے اختیار کرنے کے انتہائی ذوق اور مقامات مقدسہ سے اپنی بے بناہ عقیدت کا اظہار ہوتا ہے (۴)۔

حضرات مجدد یہ نے اور نگزیب کی مہمات دکن کو فدہ بی بنیادوں پر جہاد کا درجہ دیا تھا اور
اس میں خود اپنی شمولیت کو سعادت قرار دے کر اس کی حوصلہ افزائی کی تھی جس طرح
اور نگزیب کی دوسری ملکی پالیسیوں میں ان حضرات سر ہند (اولا دحضرت مجدد) کو خاص عمل
دخل حاصل تھا اسی طرح'' دکن پالیسی'' میں بھی یہی حضرات کا رفر ما نظر آتے ہیں حتیٰ کہ
سقوط گولکنڈ ہ کے بعد والی گولکنڈ ہ کی بیٹی سے حضرت ججۃ اللہ محمد نقشبند ٹانی کے فرزند شخ محمر عمر
کی شادی اور عرصہ دراز تک دکن میں علالت کے باوجود خواجہ محمد نقشبند ٹانی کا اور نگزیب کے
ساتھ قیا م اس کی نشاند ہی کے لئے کافی ہے۔

اورنگزیب کے مخالف اور مشہور شیعی مورخ نعمت خان عالی نے اورنگزیب کے محاصرہ وکنگزیب کے محاصرہ وکنگزیب کے محاصرہ • گولکنڈہ کے واقعات کے تحت اسی طرح حضرت مجد دالف ثانی کی اولا دکو ہدف تنقید بنایا

<sup>(</sup>۱) اینا:۱/۲۸/۲

اس سلسلے میں پروفیسر چودھری نے بحر ہند کے راستہ تمام تجارتی روٹ واضح کردیے ہیں ، ملاحظہ ہو: Trade and Civilisation in Indian Occan by K.N. Chaudhuri, Dehli, 1985.

<sup>(</sup>٢) وسيلة القبول ١٠/٥٠/١٩

<sup>(</sup>٣) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١١٩،١٠١/٣

<sup>(</sup>م) وسيلة القول ١/٢٥/٨٩

افتراء و زور و بہتان فال و خواب خواجگان شید و خدعہ دعوت شیخان سرہندی وطن(۱) حضرت خواجہ محمعصوم کے فرزندان گرامی باری باری اورنگزیب کے پاس جاتے تھے بعض اوقات صاجبزادگان بیک وقت بھی موجود رہتے تھے(۲) حضرت خواجہ کے فرزند خواجہ عبیدالله ملقب بہ مروح الشریعت (۱۰۳۸ –۱۹۲۱ه/ ۱۸۲۸ –۱۹۲۱ء) نے بھی اورنگزیب کی تعلیم وتربیت اورنفاذ شریعت کے لئے احکام کے اجراء میں اہم خدمات انجام دیں، آپ کے مکتوبات میں سے چندمثالیں پیش کی جارہی ہیں۔

بادشاہ نے آپ سے خط کے ذریعہ مفارقت کا تذکرہ کیا تو اس کا جواب آپ نے لکھا کہ اگر چہ بظاہر طور پر'' بُعد ابدان' ہے لیکن ملاقات کے لئے کثرت آرزو مندی کے باعث میں تمہارے یاس ہی ہوں:

احقر فقرابعرض ملاز مان حضور برنوری رساند مخلصان این جای باوجود این بهمه بُعد ابدان از کثرت آرزومندی درعداد حاضران محسوب اندواز فرط دعا باو خیرخوای در باریافتگان حضور برنورمعدود (۳)

حضرت مجددالف ٹانی اور حضرت خواجہ مجرمعصوم دونوں سلاطین وامراء مغلیہ کو کفار ہند
کو بڑے بڑے مناصب دینے پر تنبیہ کرتے رہتے تھے اور نگزیب کے عہد میں بھی یہ مسئلہ
در پیش تھا، اور نگزیب نے اس مسئلہ میں ان حضرات سے استفسار کیا تو اس موضوع پرخواجہ
عبیداللہ نے پورارسالہ ' درعدم تعمیل کفار' کلھ کر بادشاہ کوارسال کیا، فرماتے ہیں:
رسالہ در عدم تعمیل کفار نوشتہ بطریق تحفہ بحضور عالی فرستاد، امید کہ بہتمام نظر
مبارک درآید ۔۔۔۔۔(۲)

<sup>(</sup>۱) عالى، نعمت خان: وقائع، طبع نولكثور، ١٩٢٨ ، ١٦

<sup>(</sup>٢) رک مقدمه کاعنوان ' نبائز حفزت مجدداورنگزیب کی مصاحبت میں "

<sup>(</sup>٣) محمد عبيدالله ، خواجه: خزينة المعارف ١٢١/٩٣ (٣) الصنا ٩٥ (٣)

خواجہ عبیداللہ بھی اورنگزیب کی باطنی تعلیم کے لئے مقرر تھے ایک خط کے ذریعہ اس فے اس سلسلے کا کوئی سبق دریافت کیا تو آپ نے اسے لکھا کہ روحانی تعلیم کے لئے جومثق و سبق حضرت خواجہ معصوم نے بتایا تھا اس پر کاربندر ہیں اور اس معاملہ میں جو بثارت دی گئے ہوئی ہے ، لکھتے ہیں:

دعا گو پیوسته به دعا ونفرت و اُبهت ظاهر مقیداست و مبشرات می بیند، ..... و بهال بشارت کافی است ان شاء الله تعالی و سبق باطن که از پیرد تنظیر (خواجه محمد معصوم) به آنخضرت (اورنگزیب) رسیده است چول حصول آل به سعی این حقیر رسیده بود در دعای ترقی باطن نیز بجان می کوشد (۱)

ایک خط میں لکھتے ہیں کہ چونکہ اورنگزیب اس وقت ''تروت کے اسلام'' میں مصروف ہے اس لئے ہم شب وروز اس کے لئے استقامت، ترقی درجات اور عمر میں برکت کے لئے دعا جو ہیں اور اس وقت صلحاء و علماء کی ایک کثیر تعداد اس کار خیر میں ہمارے ساتھ شریک ہے(۲)۔

حضرت خواجہ محصوم کے وصال کے بعداور نگزیب کوجو خط ککھا ہے اس میں اسے بتایا ہے کہ آپ کے وصال سے بیخیال نہ کرنا کہ ہمارامشن یعنی ترویج شریعت کے لئے سعیہا ک بلیغ میں فرق پڑجائے گا بلکہ ہم یہاں سر ہند میں تمہاری استقامت اور ترقی درجات کے لئے دعامیں مصروف ہیں (۳)۔

حضرت خواجہ محم معصوم کے وصال کے بعد خواجہ محم عبید الله مروح الشریعت بہت ممگین \* رہتے تھے(۲۲)، بادشاہ نے آپ کو دہلی طلب کیا تو بیار ہونے کے باوجود وہاں تشریف کے گئے آپ کوتپ دق کا عارضہ تھا(۵)۔

اس بیاری، ضعف و ناتوانی کے باوجود آپ نے دعوت وارشاد اور ترویج شریعت کے لئے اپنی کوششیں جاری رکھیں، مقامات معصومی کے مولف نے ان الفاظ میں منظر کشی کی ہے:

<sup>(</sup>۱) الينا٢٩/ ١٢١ (٢) الينا٣١/ ١٣١ (٣) الينا١٦ (٨)

<sup>(</sup>٣) الصناك ١١٢/٨٥١١ (٥) كمال الدين محمد احسان: روضة القيومية ١٩٨/٢

عالمی را از ملوک و صعلوک سبب بدایت گشته و سلطان وقت را نوعی به توجه منقاد و مسخر گردانیده ..... یک قشم مراقبه به بادشاه فدکور از توجهات خاص ذبهن نشین فرموده بودند که تا دورهٔ اخیر لذت آن تمام بدن را سرپانه داشته ..... و درآن تشریف تشریف که به باشاه و بادشا بزاده محمد اعظم شاه و الهیه آن بادشاه بردو نمودند و جان بخش شا بزاده محمد بیدار بخت فرمودند .....(۱)

ان امور کی تو ضیحات آپ نے اپ ایک مکتوب بنام خواجہ محمد نقشبند ٹانی میں کی ہیں فرماتے ہیں کہ اور نگزیب میرے علاج کے لئے بہت ہی کوشش کررہا ہے اس کا شاہی طبیب بھی ہرطرح کے علاج میں مصروف ہے ، ایک روز مجھے بادشاہ نے ملا قات کے لئے دربار میں بلایا تو بہت تواضع کی مند کو چھوڑ کرمیرے ساتھ نیچے بیٹھا اور بہت ہی تعظیم کی ، حضرت خواجہ محمد معصوم اور امام غزالی کا بہت ذکر ہوا اور اس قدر مہر بانی کی کہ شاید اس سے قبل کی کے ساتھ ایسی ' رعایت' نہیں کی ہوگی دوسوا شرفیاں اور ہزار روپید دوسرے روز مجھے بھیجا لیکن میں نے قبول نہ کیا اور واپس کردیا ، بادشاہ کے ساتھ طویل صحبتیں رہتی ہیں زیادہ تر دین امور زیر بحث آتے ہیں ، چونکہ اس مکتوب گرامی کے الفاظ اس قدر موثر اور اس کا ایک ایک لفظ تاریخی نوعیت کا ہے اس لئے ہم اس کے بعض جملے یہاں نقل کررہے ہیں :

بادشاه جیوآل قدر مقید اند درین معالجهٔ فقیر که چه عرض نماید ..... روزی که بملا قات طلبید ندتواضع بسیار نمودند ، تمام مندگزاشته پائین نشستند و تعظیم نمودند و حرفهای حضرت ایشال (خواجه محم معصوم) وامام غزالی بسیار ندکورشد ..... بعداز کیب چند فقاوی عالمگیری طلبیده دا دند که مطالعه بکنند چهشم نوشته اند ، مهر با نیهای فراوان که بادشاه جیونمودند شاید به کم کسی این قشم رعایت کرده باشند ..... دوصد اشر فی و بزار رو بیدروز دیگرفرستاد ندفقیر نه گرفت و واپس فرستاد و در ملاقات ثالث سلطانی حرف بزرگیهائی حضرت (خواجه محمد نقشبند ثانی) بسیار ندکورشد ..... بعض سلطانی حرف بزرگیهائی حضرت (خواجه محمد نقشبند ثانی) بسیار ندکورشد ..... بعض از مقربان خاصهٔ بادشا ،ی مر یدشده اندو مجب اخلاص بهم رسانیده .....(۲)

<sup>(</sup>۱) صفراحمه: مقامات معصوی ۳۱۸ (۲) محمد عبیدالله ، خواجه: خزینهٔ المعارف ۱۲۸/ ۱۲۸ – ۲۵ ا

حفرت خواجہ محمد معصوم کے فرزند چہارم خواجہ محمد انثرف (۱۰۴۳–۱۱۱۸ها میسا ۱۹۳۰–۱۱۱۸ها میسا ۱۹۳۰–۱۱۱۸ها کی بھی اورنگزیب کے ساتھ کئی مرتبہ ملاقات کا تذکرہ ملتا ہے۔ ۱۲۵۸ه کو جب حفرت خواجہ مع خانوادہ خود جج کے لئے جارہ ہے تھے کہ جب دکن پہنچ تو اورنگزیب آپ کی زیارت کے لئے گیا یہ وہ ایام تھے جب اورنگزیب کی اپنی میسائیوں کے ساتھ تخت نتین کے لئے جنگ کا سلسلہ شروع ہونے والا تھا۔ آپ نے اورنگزیب کو بادشا ہت کی بشارت دی تواس نے کہا کہ اپنے فرزندوں میس ہے کی کومیر ساتھ رہنے کی اجازت دے دیں تو آپ اپنے بھیجے خواجہ سعد الدین بن خواجہ محمد سعیداور ساتھ رہنے کی اجازت دے دیں تو آپ اپنے بھیجے خواجہ سعد الدین بن خواجہ محمد سعیداور اپنے فرزندگرا می خواجہ محمد اشرف کو یہیں ہندوستان میں اورنگزیب کے ساتھ رہنے کی ہدایت فرما کرخود خرمین الشریفین کے لئے روانہ ہوگئے ، وہ سفر و حضر میں اورنگزیب کی کامیا بی کے بعد تو ضواجہ رادگان اورنگزیب کی تعلیم و تربیت کے لئے دبلی جاتے ہی رہنے تھے خواجہ سیف صاحبز ادگان اورنگزیب کی تعلیم و تربیت کے لئے دبلی جاتے ہی رہنے تھے خواجہ سیف الدین کے ساتھ ایک محفل میں خواجہ محمد اشرف کے قیام کا بھی ذکر ملتا ہے (۲)۔

ایک بارخواجہ محمداشرف عرصہ تک اورنگزیب کے ساتھ رہنے کے بعد سر ہندوالی آئے تو حضرت خواجہ محمد معصوم نے مجالس سلطانی کی روداد نہایت اشتیاق سے تی اور ایک مجلس بادشاہ میں خواجہ محمد اشرف نے جس طرح ایک فلسفی کے شکوک وشبہات کا جواب دیااس کی تفصیلات مقامات معصومی میں درج ہیں (۳)۔

حضرت خواجہ محمد معصوم کے چھٹے فرزندخواجہ محمد میں بھی ایک ذی علم بزرگ تھے اور حضرت خواجہ محمد معصوم کے چھٹے فرزندخواجہ محمد میں بھی ایک ذی علم بزرگ تھے اور حضرت خواجہ کے وصال (۷۹) ھے بعد آپ مستقل طور پر دہلی میں بی مقیم ہو گئے تھے۔ سفر حج سے واپس آکر دبلی میں بی طرح اقامت ڈال (۴) دی لیکن سر ہند بھی جاتے رہتے تھے۔

<sup>(</sup>۱) كمال الدين محمد احسان: روضة القيومية ١/١٨

<sup>(</sup>٢) صفراحمد: مقامات معصوى ٢٣٧ (٣) ايضاً ٢٣٧-٢٢٣

<sup>(</sup>٧) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٢/٠٣٢

اورنگزیب کو ان سے بڑا انس تھا۔ ایک باز جب ۱۰۸۵–۱۹۷۱ گیا(۱) تو
۱۹۷۵ء کواورنگزیب آفریدی سرداروں کی شورش رفع کرنے کے لئے حسن ابدال گیا(۱) تو
اس کا گزرسر ہند ہے ہوا اس وقت خواجہ محمصدیق وہیں تھے اس نے آپ کو دست خاص سے رقعہ لکھا کہ بین کھانا آپ کے ساتھ کھاؤں گا اور ملاقات کا شرف بھی بخشے مولف مقامات معصومی جو اکثر سفر میں رہتے تھے دہلی آتے جاتے ہوئے خواجہ محمدیق کی مقامات معصومی جو اکثر سفر میں رہتے تھے دہلی آتے جاتے ہوئے خواجہ محمدیق کی خدمت میں حاضر ہونا ان کا معمول تھا انہوں نے اورنگزیب کا وہ شقہ (رقعہ) آپ سے خدمت میں حاضر ہونا ان کا معمول تھا انہوں نے اورنگزیب کا وہ شقہ (رقعہ) آپ سے لے کراس میں نقل کیا ہے (۲)۔

## شيخ محمر يجي اوراورنگزيب

حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی کے فرزند اصغر شیخ محمد یجی ملقب بہ شاہ جیو (۳)

(ف ۱۰۹۱ه/ ۱۸۸۴ء) ایک عالم اورصوفی باوقار تصحضرت مجدد الف ٹانی کے وصال کے وقت کم من تصاس لئے ان کی تمام تعلیم وتربیت شیخ آ دم بنوڑی ،خواجہ محمد سعید اورخواجہ محمد معصوم نے کی اور انہوں نے حدیث کی سند حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی سے لی تھی ، محضوم نے کی اور انہوں نے حدیث کی سند حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی سے لی تھی ، حضرت خواجہ محمد معصوم نے ہی انہیں اور نگزیب کی تعلیم و تربیت کے لئے دہلی بھیجا تھا ، ورنگزیب کی اور بادشاہ انہیں انعامات دیا کرتا اور نگزیب کی اور بادشاہ انہیں انعامات دیا کرتا تھا ، معاصر مورخ کا بیان ہے :

مکرر بدرگاه سلاطین پناه (اورنگزیب) رسیده،مورد مراحم و اعطاف شامنشایی شد(۴)

اورنگزیب نے مددمعاش کے طور پر بھی شاہ محمد یجیٰ کو بہت کچھ دیا تھا اور ان کی ثروت مندی کی شہرت تھی (۵)۔

<sup>(</sup>١) صديقي منظور الحق: تاريخ حسن ابدال ٩٢

<sup>(</sup>٢) صفراحمه:مقامات معصوی ۵۵ س

<sup>(</sup>m) شیخ محریجی (شاہ جیو) کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوتعلیقات کتاب حاضر ۲۱ س-۲

<sup>(</sup>٣) بخاورخان: مرأة العالم ٢/١٣/٣ (٥) كمال الدين محمد احسان: روضة القيومية ا/١١٣

چونکہ شاہ محمہ یجی بھی حضرت خواجہ محم معصوم کی طرف سے اورنگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے مقرر تھے اور دبلی میں ہی قیام تھا اس لئے آپ بھی اورنگزیب کی باطنی ترقی کا حال حضرت خواجہ کو لکھتے رہتے تھے اس طرح کے ایک خط کے جواب میں حضرت خواجہ نے مسرت کا اظہار کرتے ہوئے لکھا ہے:

صحیفه گرامی .....رسیده مسرت بخش گردید ،حمدالله سحانه که معافیت اندواز خلیفهٔ عهدمهر بانی بادیدند باعث خوشحالی همه دوستان شد.....(۱)

اس مکتوب میں اور نگزیب کے ''محبت ذاتیہ' کے درجہ تک ترقی کرنے پر بھی اللہ تعالیٰ کاشکرا داکرتے ہوئے لکھاہے:

حضرت امیر که بخبت ذاتنیه رسید ومور دممسوس فی ذات الله گردیدا ثر محبت حق بود جل وعلا کهادرابای درجه رسانید .....(۲)

## خلفائے خواجہ محمعصوم اور اور نگزیب کی تربیت

حضرت خواجہ محمد معصوم نے ہندوستان کے مسلمانوں کی روحانی تعلیم وتربیت کرنے کے لئے با قاعدہ ایک جامع پروگرام مرتب کیا تھا، اس سلسلے میں آپ نے سارے ہندوستان، وسطی ایشیا، افغانستان اور عربستان میں اپنے مریدین کوتربیت دے کر بھیجا کہ اصلاح احوال کا بیڑ ااٹھا کیں، اس مرتبہ خاکہ کے مطابق آپ مریدین کو پہلے عمومی خلافت دیتے تھے پھر تکیل ومشق کے بعد خلافت مطلقہ سے بھی نواز تے تھے۔

اس مشن کے تحت آپ نے جواہم ترین قدم اٹھایا وہ '' خلافت مقید'' کا تھا ابتداء میں ' \* خلافت کی اس شم کو مختلف علاقوں تک محدود کیا گیا یعنی کسی کو بخارا کے لئے خلافت دی گئی اور بعض کو ان کے آبائی وعلاقائی حدود میں محدود کر دیا گیا کہ وہاں اصلاح وتربیت کا فریضہ انجام دیں اسی خلافت مقیدہ کے تحت آپ نے اپنے بعض خلفاء کو صرف اور صرف اور گئر یب کی نعلیم وتربیت کے لئے خلافت دی ،اسے خلافت کے ساتھ'' سفارت'' کا درجہ اور گئر یب کی نعلیم وتربیت کے لئے خلافت دی ،اسے خلافت کے ساتھ' سفارت'' کا درجہ

<sup>(</sup>۱+۱) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ۱۸/۲ ..... ۲۰۳ - ۲۰۳

بھی دیا گیا(i) اور پھران مخصوص خلفاء کے معاون حضرات بھی مقرر کئے گئے اور ان سب
کی سعی وکوشش کی با قاعدہ رپورٹ آپ کوملتی رہتی تھی اور نگزیب کی باطنی ترقی کا حال جانے
کے لئے آپ اکثر منتظرر ہتے تھے۔

آخرکاران حضرات کی سعی و کاوش مخلصانه میں الله تعالی نے برکت پیدا کی اور بادشاہ محی الدین، دین پروراور محسن اسلام بن گیا، اور ہندوستان میں حضرت مجدد الف ثانی اور آپ کے جانشینوں نے اسلام کی جس زبوں حالی، مسلمانوں کی بےبی اور بے چارگی کا متعدد مرتبہ بڑے کرب کے ساتھ تذکرہ کیا تھا اس میں بتدریج تبدیلیاں آئیں اور ہندوستان میں اسلام اور مسلمانوں کو اس' بادشاہ دین پرور'' کی'' حمایت واعانت'' سے ہندوستان میں اسلام اور مسلمانوں کو اس' بادشاہ دین پرور'' کی'' حمایت واعانت'' سے استحکام نصیب ہوا، ان امور کی تفصیل اس طرح سے ہے:

مفتى محمر بإقر لا موري

اورنگزیب کی تربیت کے لئے حضرت خواجہ نے جن اصحاب کو دہلی بھیجاان میں سب سے نمایاں نام آپ کے خلیفہ مفتی محمہ باقر لا ہوری کا ہے، یہ ایک عالم ،صوفی با کمال ،مفسراور مولف بھی تھے۔ اورنگزیب نے انہیں لا ہور کا مفتی مقرر کیا تھا (۲)۔ ان کے ایک معاصر عالم ،صوفی اور مصنف شخ محمر مراد کشمیری نے جوان سے ملے بھی تھے ان کے متعلق لکھا ہے کہ خود اورنگزیب نے حضرت خواجہ سے استدعا کی تھی کہ اپنا کوئی خلیفہ میری تربیت کے لئے مامور کریں تو آپ نے مفتی محمہ باقر لا ہوری کواس کا تھم دیا:

بامر حضرت عروة الوقعي مدتى در حضورظل سبحاني عالمگير بادشاه كه استدعاء رفاقت كي از خلفاء كرده بوده گزرانيده (۳)

حضرت خواجه شخ محمه باقر لا ہوری کواپنے فرزندوں کی طرح چاہتے تھے (۴)،مقامات

<sup>(</sup>۱) صفراحمه: مقامات معصوی ۵۱۸

<sup>(</sup>٢) شيخ محمر باقر لا ہوری کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوتعلیقات کتاب حاضر ٥٢ - ٥٥ س

<sup>(</sup>٣) محمر مراد تشميري: تحفة الفقراء - قلمي ورق ٢٧ - الف

<sup>(</sup>٣) محم معصوم، خواجه: مكتوبات ٣/٢٨٨/٢٨٨

معصوی میں لکھا کہ انہیں صرف اور صرف بادشاہ کی تربیت کے لئے خلافت دے کر مرکز میں بھیجا میا تھا، جہاں اہل لشکر نے بھی ان سے باطنی استفادہ کیا جس کا مطلب ہے کہ اور نگزیب کی ملکی مہمات کے دوران بھی مفتی باقر فوج کے ساتھ رہتے تھے، فریاتے ہیں:

ظلافت ہر بادشاہ خلد مکان ہم از حضرت ایشاں یافتہ اکثری از اہل عسکر رامنخ ساختہ (۱)

خواجہ سیف الدین جو بادشاہ کی تعلیم و تربیت کے لئے مامور کئے گئے تھے اپنے ایک کمتوب میں مفتی محمہ باقر لا ہوری کو لکھتے ہیں کہ اور گزیب نے محفل میں کئی بار تمہارا ذکر کیا اور تمہاری صحبت کو نفع بخش تسلیم کرتے ہوئے تم سے فیضیاب ہونے کامتمنی ہے، لکھتے ہیں:

جند بار ذکر خیرشا بادشاہ دیں پتاہ نمودہ روزی فرمود ندکہ بہ شیخ محمہ باقر عجب سکری داردوا تفاعی در صحبت او تحقق است کتابت شارا بہشوتی تمام مطالعہ نمود ندگفتند کہ برصحبت بسیار ترغیب نمودہ اند فقیر برای جواب بجد است وعدہ کردہ اندامیدست برصحبت بسیار ترغیب نمودہ اندفقیر برای جواب بجد است وعدہ کردہ اندامیدست کے عفر یہ بحصول انجامہ (۲)

خواجہ سیف الدین ایک اور مکتوب میں مفتی محمد باقر کو بادشاہ کی ان کے ساتھ والہانہ محبت کا تذکرہ کرتے ہوئے بتاتے ہیں کہ بادشاہ تمہارے حقوق کامعترف ہے، اس نے خوشکوار لمحات کے دوران تمہارا ذکر کیا ہے اور اظہار محبت کے طور پر تمن تو لے عطر تمہارے لئے بھیجا ہے، لکھتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) مغراحم: مقامات معموی ۵۲ م (۲) سيف الدين، خواجه: مكوّيات ۲۳۱ /۱۹۹

וישורו (ד)

بادشاہ دیں پناہ بحقوق شامعتر ف اند دبہ خوش وقتی مذکور شامی نمایند واظہار اخلاص می کنند، چنانچے سہ تولہ عطر اظہار اُللحجة بجناب شاہدیہ فرستادہ اند.....(۱) مفتی محمد باقر لا ہوری نے دہلی سے حضرت خواجہ محمد معصوم کو اور نگزیب کی باطنی تعلیم و تربیت سلوک کی اطلاع دی تو اس پر حضرت خواجہ نے نہایت خوشی واطمینان کا اظہار کرتے ہوئے بادشاہ کے لئے مندر جہ ذیل الفاظ میں دعاکی:

مکتوب شریف رسیدہ مسرت بخش گردید از ملاقات خلیفہ عہد کہ برنگاشتہ بودند
مفصلاً بوضوح پیوست حق سجانہ عواقب امور بخیر کناد و خلیفہ وقت را توفیق و
استقامت بخشاد واز برکات ونسبت ایں اکابرنصیب کامل دہاد (۲)
مفتی محمد باقر جتنا عرصہ اورنگزیب کے دربار میں رہے تو بڑے احترام سے ان کورکھا
جاتا تھا وہاں ان کی دعوت وارشاد کا یہ عالم تھا کہ:

وقت غلبهٔ ارشاد وطنطنه مشیخت معامله به نوعی دیگر بوده ..... ( ۳)

جیبا کہ وضاحت کی جاچگی ہے کہ مفتی محمد باقر کوخلافت ہی اورنگزیب شنم ادوں اور اہل لفکر کی باطنی تربیت کے لئے دے کر دربارشاہی میں بھیجا گیا تھا وہاں ان کے ارشاد ومشیخت کا نفشہ معاصر تذکرہ نویس شیخ محمر مراد کشمیری نے کھینچا ہے جوملاحظہ کرنے کے قابل ہے:
دوزی در مراقبہ بودند کہ پادشاہ روی ایشاں گزشت باوجود تکلیف مقربان اصلاً
از جای نہ رفتہ وخلل درنسبت خود نینداختہ از راہ کمال استعناء واستغراق پروای تعظیم ویاس یادشاہی نہ نمودہ (۴)

معاص مولف کا بیان ہے کہ وہ بدعات جن کو جاری کرنے میں خود سلاطین سابقہ نے کو جاری کرنے میں خود سلاطین سابقہ نے کو جاری کرنے میں خود سلاطین سابقہ نے کوشش کی تھی ان کوختم کرنا بظاہر ناممکن تھالیکن مفتی محمد باقر کے کہنے پراورنگزیب نے انہیں رفع کردیا (۵)۔

<sup>(</sup>۱) اليناً ۱۸ / ۱۲ اليناً ۱۸ / ۱۲ (۲) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ۱۹۳/۱۹۲۳ (۱)

<sup>(</sup>٣) صفراحمد: مقامات معصوى ٣٥٧ (٣) محمراد ننك تشميرى: تحفة الفقراء ٢٧

<sup>(</sup>۵) الينا۲۵۲ (ركر ترويج شريعت اورنقشبندي مشائخ درجميل مقدمه)

مفتی محمد باقر تاحیات اورنگزیب کے ساتھ نہیں رہے بلکہ ان کی علم فقہ میں مہارت اور تروی شریعت کے لئے ان کی کوششیں اورنگزیب کو قائل کرنے کے لئے کافی تھیں کہ انہیں کسی صوبے کامفتی بنادیا جائے چنانچہ ان کولا ہور کامفتی مقرر کیا گیا (۱)۔خود حضرت خواجہ کو اس امر سے بھی خصوصی دلچپی تھی کہ ہمارے اس مرید مخلص کے ذریعہ لا ہور میں اسلام کو تقویت ملے، لا ہور میں مفتی محمد باقر کا فتوی قابل قبول تھا ان کا ایک استفتاء دستیاب ہوا ہے جس پران کی مہریں بھی شبت ہیں (۲)۔

۱۱۰۶ه ای ۱۱۰۹ و ۱۲۹۴ و کوشنراده معزالدین بهادرشاه بن اورنگزیب کالا بهور سے گزر بواتو مفتی محمد باقر نے مفتی لا بهور بونے کی حیثیت سے شنراد سے کا استقبال کیا (۳)۔
مفتی محمد باقر لا بهوری کو حضرات مجددیہ کے سفر حربین الشریفین میں ہمر کا بی کا شرف حاصل ہواتھا۔ (لطائف المدینہ خطی ، ورق ۱۲–الف)

فينخ محمليم جلال آبادي

حضرت خواجہ محرمعصوم نے اپنے ایک اور خلیفہ شیخ محرعلیم جلال آبادی(۳) کوبھی اور نگزیب کی تربیت کے لئے خلافت دے کرمرکز میں بھیجاتھا جہاں انہوں نے اور نگزیب کی مشق سلوک میں رہنمائی کے علاوہ فوجیوں کی بھی روحانی تربیت کی ،مقامات معصومی میں ہے: در اواخر خلافت بر بادشاہ خلد مکان ہم از حضرت ایشاں حاصل نمودہ عالمی رااز الل عسکر بہ ہدایت رسانیدہ (۵)

گویاصا جزادگان کی مرکز سے غیر حاضری کے دوران شیخ محملیم بیفریضہ انجام دیے
\* تصاور موصوف اپنی کارکردگی کی رپورٹ حضرت خواجہ کو باقاعدہ دیا کرتے تھے جب انہوں
نے اپنے ایک عریضہ میں حضرت خواجہ کی خدمت میں اورنگزیب کی روز افزوں ترقی کا

<sup>(</sup>۱) صفراحمد: مقامات معصوی ۵۲ سر ۲) رک تعلیقات کتاب طاضر ۲۵۲/۲۵۰

<sup>(</sup> ج) ایضاً ۲۵ م/ ۱۵ - ۱۷ تعیین سنین اوربعض دیگر تاملات کے لئے محولہ تعلیقات ملاحظہ کریں

<sup>(</sup>س) شیخ محملیم جلال آبادی کے حالات کے لئے ملاحظہ ہومقامات معصوی ٥٠ مسمع تعلیقات

<sup>(</sup>۵) ایضاً ۵۰

حال لکھاتو آپ نے اور نگزیب کو براہ راست مکتوب لکھتے ہوئے اس پراطمینان کا اظہار کیا اور الله تعالیٰ کاشکراد اکیا ،فرماتے ہیں:

کترین دعا گویان بعرض خاد مان عتبه ......حضرت ناصر الملت والدین مرجع
الاسلام وموید المسلمین ...... (اورنگزیب) برادر دینی شیخ عبدالعلیم کتابتی بایں
فقیرنوشته بودند واز جمعیت باطنی آنخضرت (اورنگزیب) واشتغال وتقید بایں
امرجلیل القدرمندرج ساخته شکرخداوندی جل سلطانه بجا آورده (۱)
ہماراخیال ہے کہ مفتی محمد باقر لا ہوری کے مفتی لا ہور بننے کے بعد (حدود قبل ۱۰۱۱ه/
۱۹۹۳ء) بادشاہ کی تربیت کی ذمہ داری شیخ محمد علیم کوسونی گئی ہوگی۔ جہال موصوف اپنی
وفات (۲) (قبل ۱۱۱۵ه/ ۲۰۷۱ء) تک بیفرائض انجام دیتے رہے اور اس سے قبل بھی
وہ اورنگزیب کے احوال کی گرانی کے لئے مقرر تھے۔

شخ محمیلیم نے اپنے ایک اور عربے میں اور نگزیب کی باطنی ترقی کا حال تفصیل سے لکھا تواس کے جواب میں حضرت خواجہ نے بہت ہی خوشی کا اظہار فر مایا، لکھتے ہیں:
انچہاز کیفیت مشغولی بندگان حضرت سلمہ الله تعالی علی روس العالمین نوشتہ بودند
کہ بدولت فرمودند کہ مامحظوظ ایم وروز بروز باطن خود جمعیت بیشتر می یا ہیم وگاہ گاہ وروز بروز باطن خود جمعیت بیشتر می یا ہیم از رفکی وغیبتی روی می دہد وگاہ گاہ عنایت حق تعالی را در بارہ خود بسیار می یا ہیم از مطالعہ آل بسیار خوشحالی رونمود الله تعالی ایس معاملہ را ہرروز بہ ساز د سسان سے مطالعہ آل بسیار خوشحالی رونمود الله تعالی ایس معاملہ را ہر روز بہ ساز د سسان سے محمولات کی حقاب کے مکتوب سے انداز ہ ہوتا ہے کہ شخ محمولیم کی وفات (قبل خواجہ محمد نقشبند ثانی کے مکتوب سے انداز ہ ہوتا ہے کہ شخ محمولیم کی وفات (قبل میان کے بیٹے شخ عبدالعلیم پٹاوری کو اور نگزیب کی صحبت میں رہنے کا حکم دیا گیا تھا (سم)۔

<sup>(</sup>۱) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ۱۲۲/۳۱/۱۲۲

<sup>(</sup>٢) رك تعليقات كتاب حاضر ١٥٦/١٥-١٨

<sup>(</sup>٣) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ١٦١/٣١-١٦٢ م

<sup>(</sup>٣) محمنقشبند ثاني، خواجه: وسيلة القبول ا /١١٥ / ١٢٣

مولا نامحمرجان ورسكي

حضرت خواجہ نے اپنے ایک اور خلیفہ مولا نامحہ جان ور کی (۱) کو جب وہ کمال و تحمیل کے درجہ پر پہنچ گئے تو اور نگزیب کی دینی وروحانی راہنمائی کے لئے مرکز میں بھیجا جہاں وہ " بنفسی تمام" زندگی گزارتے رہے یعنی حضرت مجد دالف ٹانی نے بادشاہ کی تربیت کے لئے صرف اور صرف ایک بے ریا اور نفسانی و دنیاوی طلب کی بجائے جس طالب خدا اور بنفس عالم کے تقرر کی خواہش کا اظہار فرمایا تھا (۲) موصوف ای سے متصف تھے اور بادشاہ کی تربیت کیلئے مقرر کئے گئے تھے، مقامات معصومی کے الفاظ ہیں:

بعداز وصول به درجهٔ کمال و تکمیل بر بادشاه خلد مکان خلافت معصوی یافته به بی نفسی تمام زندگانی نموده ......ودیگر باریابان محفل سلطانی رسانیده .....(۳)

معلوم ہوتا ہے کہ جن ایام میں حضرت خواجہ سیف الدین کو حضرت خواجہ نے اورنگزیب کی تربیت کے لئے بھیجا تھا انہیں دنوں مولا نامحد جان ورسکی کوبھی وہیں متعین کیا گیا تھا،خواجہ سیف الدین نے بادشاہ کی مصاحبت کے دوران جوعر یضے حضرت خواجہ کی خدمت میں کھے ہیں ان میں برابراخوندورسکی کا ذکر ملتا ہے (۴)۔خواجہ سیف الدین نے ایٹ ایک مکتوب بنام اورنگزیب میں مولا ناورسکی کی بہت تعریف کی ہے (۵)۔

اورنگزیب کومولانامحمہ جان ورسکی سے بہت عقیدت تھی وہ اکثر سفر وحضر میں انہیں ساتھ رکھتا تھا وہ ان کی راہنمائی میں منازل سلوک بڑی کامیابی سے طے کررہا تھا، انہیں البین البین البین عقیدت تھا وہ ان کی راہنمائی میں منازل سلوک بڑی کامیابی سے طے کررہا تھا، انہیں این البین البین البین مولا نا وسکی کو لکھتے ہیں کہ تہمیں بادشاہ رخصت دے تو میں بھی جانے کی اجازت الدین مولا نا ورسکی کو لکھتے ہیں کہ تہمیں بادشاہ رخصت دے تو میں بھی جانے کی اجازت

د ہے سکتا ہوں:

<sup>(</sup>۱) مولانامحرجان وریکی کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر ۹۰س

<sup>(</sup>٢) مجددالف، ثاني: مكتوبات ا/١٣٥/١١١١ -٢١١١

<sup>(</sup>٣) صفراحمه: مقامات معسوی ٩٩٩ (٣) سيف الدين ، خواجه: كمتوبات ا /٢،٩/١٠

<sup>(</sup>۵) اینا۱۲ / ۱۸۸ (تعلیقات ۹۹ م / ۱۵ – ۱۸۸)

به خدمت بادشاه دی پناه بموجب و شاور هم فی الامو نیز عرض نماینداگر ایثال رخصت دادند ما جم رخصت نمودیم (۱) حافظ محمر صادق کا بلی

حضرت خواجہ نے اپنے ایک بہت ہی عزیز خلیفہ حافظ محمد صادق کا بلی (۲) کو بھی اور نگزیب کی تربیت کے لئے خلافت سے نوازا تھا اور وہ بادشاہ اور اہل لشکر کی اصلاح پر مامور تھے،مقامات معصومی میں ہے:

برمغلیه بادشای در بلدهٔ دارالخلافه بارشادتمام نشسته بود (۳)

اورنگزیب نے حضرت خواجہ ہے با قاعدہ استدعا کی تھی کہ اپنا کوئی خلیفہ میرے پاس بھیجیں تو آپ نے حافظ محمر صادق کا بلی کواس کا رخیر کے لئے منتخب کیا جن سے بادشاہ نے بہت استفادہ کیا اور بہت سے فوجی بھی ان کے حلقہ میں داخل ہوئے ،وہ اصلاح احوال کے لئے نشکر کے ہمراہ بھی رہے تھے،روضتہ القیومیہ میں ہے:

حافظ محمر صادق از اکمل خلفای حضرت امام معصوم است وقتیکه سلطان عالمگیراز
آنخضرت طلب خلیفه کرد با وصحبت دارد و آنجناب حافظ صادق را همراه او کردند
سلطان از صحبت اوبسیاراستفاده گرفت و اکثر مردم کشکر پیش اومرید شدند.....(۱۷)
اک امرکی تقیدیق حضرت خواجه کے مکتوبات بنام حافظ محمر صادق ہے بھی ہوتی ہے کہ
وہ کشکر کے ہمراہ رہتے تھے اورخود حضرت خواجه نے انہیں اہل سیاہ کوا جازت تلقین وارشاد کی
بھی" اجازت مقیدہ" دی تھی (۵)۔

حضرت خواجہ نے اپنے مکا تیب میں ان کی بہت تعریف کی ہے اور اِن کے روحانی احوال پراطمینان کا ظہار کیا ہے اور انہیں اپنے فرزند معنوی کا درجہ دیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الينام (۸۷،۱۲۱/۸۸۱

<sup>(</sup>٢) حافظ محمرصادق كابلى كے حالات مقامات معصوى ٩٨،٢٨٣ مع تعليقات ملاحظه كري

<sup>(</sup>٣) صفراحمه: مقامات معصوى ٢٨٣ (٣) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٢/٢٣٧

<sup>(</sup>۵) محم معصوم ، خواجه: مكتوبات ۲۸۶/۲۳۰/۳

ازراه ولا دت معنوی داخل فرزندان ماست .....(۱)

خواجہ عبیداللہ مروج الشریعت نے حافظ محمد صادق کا بلی کی باطنی استعداد کی بہت تعریف کی ہے(۲)۔

نبائر حضرت مجد دالف ثانی اور نگ کی مصاحبت میں

حضرت مجدد الف ٹانی قدس سرہ کی صاحبز ادیوں میں سے صرف خد بجہ بقید حیات رہیں ان کا نکاح آپ کے برادرزادہ قاضی شخ عبدالقادر (۳) سے ہوا، انہی بی بی خد بجہ کے بطن سے تین صاحبز ادے متولد ہوئے خواجہ محی الدین، میر محمد نضل الله اور شخ عبداللطیف حضرت مجدد الف ٹانی کے بیتیوں نواسے علم وعمل اور تقوی میں ضرب المثل تھے، اور خوش نصیبی سے ان تینوں نے اور نگزیب کی ملازمت ومصاحبت اختیار کر لی، ان کے والدگرامی شخ عبدالقادر سر ہند کے قاضی تھے اور نہایت عدل وانصاف کے ساتھ عدالتی فیصلے صادر کرتے تھے، ان کا ۱۹۸۵ ہوگا وانتقال ہوگیا تو اور نگزیب نے ان کے صاحبز ادے شخ محمد فضل الله کو جو حضرات مجدد سے ہمراہ حج کرکے واپس آئے تو اکبر آباد میں ان ہزرگوں سے ملا قات کے دوران بادشاہ نے آئیس کو '' بمنت تمام'' سر ہند کی قضا پیش میں ان ہزرگوں سے ملا قات کے دوران بادشاہ نے آئیس کو '' بمنت تمام'' سر ہند کی قضا پیش میں ان ہزرگوں نے ملا قات کے دوران بادشاہ نے آئیس کو '' بمنت تمام' سر ہند کی قضا پیش میں ان ہزرگوں نے قبول کرلیا (۴))

قیاس ہے کہ شنخ محرفضل الله اپنی وفات کا ااھ تک سر ہند کے قاضی رہے ہوں گے یبی شنخ محرفضل الله مقامات معصومی کے مولف کے والد تنھے۔

حضرت مجدد الف ٹانی کے نواسئہ بزرگ خواجہ کی الدین جو عالم ہونے کے علاوہ "صوری ومعنوی" خصائص سے متصف تھے اور حضرت مجدد الف ٹانی کے فرزندان گرامی کے تربیت یافتہ بھی تھے،ان کوخود حضرت محرسعید نے سفارشی کمتوب دے کراورنگزیب کے تربیت یافتہ بھی تھے،ان کوخود حضرت محرسعید نے سفارشی کمتوب دے کراورنگزیب کے

<sup>(</sup>١) ايضاً

<sup>(</sup>٢) عبيدالله، خواجه: خزينة المعارف ١١٨ / ١٢٥ / ٢٣ - ٢٣ ، ٢٨ / ١٠٠ - ١١٠

<sup>(</sup>۳) قاضی شیخ عبدالقادر بن شیخ محمد امین بن شیخ عبدالرزاق بن مخدوم عبدالاحد (رک شجره خانوادهٔ مولف درجمیس مقدمه) به سراس صفراحمد:مقامات معصومی ۳۲۹

ياس بهيجا، فرماتے بين:

ہمشیرہ زادہ فقیرخواجہ کی الدین چو بارادہ ملازمت عالیہ کہ مضمن تربیت صوری و
معنوی ست و مشمر ثمرات دارین ، محرم بارگاہ سلطنت گردید ......(۱)
حضرت خواجہ محد سعید کا یہ مکتوب اور نگزیب کے زمانہ شنم ادگی میں اسے لکھا گیا ہے۔
گویا خواجہ کی الدین اور نگزیب کے زمانہ شنم ادگی سے ہی اس کے ساتھ وابستہ ہوگئے تھے،
یہاں یہام رقابل تو جہ ہے کہ خواجہ کی الدین کو اور نگزیب کی صرف تربیت کے لئے نہیں بھیجا
گیا بلکہ لکھا ہے کہ انہیں ''محرم بارگاہ سلطنت'' بنالو۔ یہ صاحبز ادے بادشاہ بننے کے بعد بھی
سفر و حضر میں اور نگزیب کے ساتھ رہتے تھے بظاہران اصحاب کا کوئی منصب نہیں تھا اور نہ ہی
یہ بزرگ زادے کی منصب کے حصول کے لئے بادشاہ سے منسلک ہوئے تھے بلکہ ان کا
مقصد حیات تو صرف اور صرف احیاء دین اور ترویج شریعت میں بادشاہ کی حمایت حاصل
کرنا تھا۔

حفزت مجددالف ثانی کے نواسۂ اصغرمیاں شیخ عبداللطیف(۲)، (۵۵-۱-۱۱۱۱ه/ ۱۹۴۵-۱۹۹۹ء) بھی اورنگزیب کی مصاحبت میں رہتے تھے،مقامات معصومی میں ہے: مصاحبت بادشاہ خلدمکان نیز چنانچہ بایدداشت (۳)

شیخ عبداللطف دیگراصحاب علم کوبھی اورنگزیب کی صحبت اختیار کرنے کی ترغیب دیے رہتے تھے، انہوں نے حضرات مجددیہ سے وابستہ ایک فرداخوندشاہ مراد کے بارے میں متعدد مرتبہ خواجہ سیف الدین کولکھا کہ میں نے ان کا نام کی مرتبہ بادشاہ کے سامنے لیا ہے لیکن وہ نہیں آئے، اس پرخواجہ سیف الدین انہیں متنبہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ'' ارتفاع بدعت وتروت کے سنت' کی نیت سے بادشاہ سے ملاقات کرو(م) شیخ عبداللطف دہلی سے برعت وتروت کے سنت' کی نیت سے بادشاہ سے ملاقات کرو(م) شیخ عبداللطف دہلی سے سرہند جاتے ہوئے نی باراورنگزیب کے خطوط بھی ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سرہند جاتے ہوئے نی باراورنگزیب کے خطوط بھی ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سرہند جاتے ہوئے نی باراورنگزیب کے خطوط بھی ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سرہند جاتے ہوئے نی باراورنگزیب کے خطوط بھی ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سرہند جاتے ہوئے نی باراورنگزیب کے خطوط بھی ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سے میں کے خطوط بھی ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سرہند جاتے ہوئے نی باراورنگزیب سے خطوط بھی ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سے میں ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سے میں ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سے میں ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سے میں ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سے میں ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سے میں ہوئے نی باراورنگزیب سے خطوط ہیں ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سے میں ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سے میں ہیں ہمراہ لاتے ہوئے کی ہوئے کی ہمراہ لاتے تھے جن کے جواب خواجہ سے کی خطوط ہوں ہوئے کی ہوئے ک

<sup>(</sup>١) محمسعيد، خواجه: كمتوبات ٥١/١٠١

<sup>(</sup>٢) شيخ عبداللطيف كے حالات مقامات معصوى ميں درج بيں ١٠٧١- ٢٠٠٧

<sup>(</sup>٣) صفراحمه: مقامات معصوى ٣٠٣ (٣) سيف الدين خواجه: كمتوبات ١٨٩/١٢٦

سیف الدین نے تحریر کرتے وقت ان کانام اور صفات بھی تحریر کی ہیں (۱)۔

حضرت ججة الله محمد نقشبند ثانی جن کے اور نگزیب کے ساتھ تعلقات کی تفصیلات بیان کی جاچکی ہیں کے دوفرز ندشیخ ابوالاعلی اور شیخ محمر بھی اور نگزیب کی دکنی مہمات کے دوران اس کے ساتھ تھے، ایک مہم کے دوران نواح بیجا پور میں شیخ ابوالاعلی کے نشکر میں موجود ہونے کا ذکر ملتا ہے (۲) اس طرح دوسر نے فرزند شیخ محمر می شادی والی گولکنڈ ہ کی بیٹی کے ساتھ اور نگزیب کے ایما پر کئے جانے کی تفصیل ہم بیان کر چکے ہیں۔

حضرت مروح الشريعت كے فرزندشخ محمد پارسا كابھى يہى معاملہ تھا وہ بھى مختلف مہمات كے دوران اورنگزيب ميں مہمات كے دوران اورنگزيب ميں كہمركاب رہتے تھے، ایک مکتوب بنام اورنگزیب میں لکھتے ہیں:

قبله گابافرزندی محمد پارسادر رکاب سعادت است .....(۳)

مقامات معصومی میں ہی ان کے ساتھ اورنگزیب کے والہانہ مراسم کی تفصیلات ملتی ہیں (ہ) مولف مقامات معصومی کے بھائی شخ عزالدین احمد(۵) بھی نواح بیجا پور میں اور کڑزیب کے کشکر میں موجود تھے(۱)۔

<sup>(</sup>۱) ایننا۲۲/۲۲،۳۸/۲۲ مقامات معصوی ۲۰ سفراحمد: مقامات معصوی ۲۰ ۳

<sup>(</sup>۳) محمد نقشبند ثانی، خواجه: وسیلة القبول ا / ۱۰۳ ..... ۱۱۳ میرنقشبند ثانی، خواجه: وسیلة القبول ا / ۱۰۸ ا

<sup>(</sup>٣) صفراحمه: مقامات معصوى ص ١٨ ٣-٠٦٣

<sup>(</sup>۵) شیخ عزالدین احمر کے حالات مقامات معصوی میں ملاحظہ کریں ۳۹۱-۳۹۱ (۱) ایضا ۲۰۹

## ديكرسلاطين وامراءاورنقشبندي مشائخ

اورنگزیب عالمگیر کے ساتھ حضرت خواجہ محمد معصوم اور حضرات مجددیہ کے مراسم کی تفصیلات بیان کی جا بچکی ہیں، مقامات معصومی کے مولف نے کتاب کے آخری باب میں مستقل عنوان کے تحت سلاطین وامراء کی حضرات مجددیہ کے ساتھ ارادت کا تذکرہ کیا ہے، لیکن وہ محض اشارات ہیں ان کامخضر ساخا کہ مرتب کیا جارہا ہے۔

اورنگزیب کے فرزندوں میں ہے اعظم شاہ، کام بخش اور شاہ عالم تینوں کی حضرات مجدد بیہ سے ارادت کے ثبوت ملتے ہیں۔

شنرادہ اعظم شاہ خواجہ سیف الدین بن حضرت خواجہ محمد معصوم سے بیعت تھا (۱) اس کی عقیدت اور انس کا تذکرہ کیا جا چکا ہے، شنرادہ کام بخش خواجہ حجۃ الله محمد نقشبند ثانی سے بیعت تھا (۲) اس طرح شنرادہ محمد بیدار بخت بن اعظم شاہ مذکور بھی خواجہ عبیدالله مروج بیعت تھا (۲) اس طرح شنرادہ محمد بیدار بخت بن اعظم شاہ مذکور بھی خواجہ عبیدالله مروج الشریعت سے بیعت ارادت رکھا تھا (۳)۔

اورنگزیب کی (وفات ۱۱۱۸ه/۷۰ او) کے بعداس کا بیٹا محم معظم بہادرشاہ عالم تخت نشین ہوااور جنگ تخت نشینی میں باقی بھائی قتل کر دیے گئے اورنگزیب نے اپنے بیٹوں کی تعلیم وتربیت بڑے اہتمام سے کروائی تھی ، بہادر شاہ قر آن مجید کا حافظ تھاعلم حدیث پر بڑا عبورتھا ، ملم فقہ ہے بھی خاص دلچیں تھی ، وہ ابتداء میں بہت ہی راسخ العقیدہ تی مسلمان تھا کیکن اپنے آخری دور حکومت (۱۱۱۸ – ۱۱۲۴ھ) وہ ایک متشدد شیعہ ہوگیا تھا ، جس کے قیقی اسباب معلوم نہیں ہو سکے۔

ہمیں تعجب ہے کہ اورنگزیب جیسے متصلب سیٰ کا بیٹا و جانشین کیسے شیعہ ہو گیا؟ یقیناً اورنگزیب کی وفات کے بعداس کے عقائد میں تبدیلی ہونا شروع ہوئی ہوگی ،خواجہ محمد زبیر اورنگزیب کی وفات کے بعداس کے عقائد میں تبدیلی ہونا شروع ہوئی ہوگی ہوئا ہو گئا ہے نے اسے سلطنت کی بثارت دی تھی اورخواجہ محمد معصوم کے فرزند بزرگ شیخ صبغۃ اللہ نے

<sup>(</sup>۱) سیف الدین، خواجه: مکتوبات،۱۲۹/۲۳۲، صفراحد: مقامات معصوی ۳۳۱-۲۳۳

<sup>(</sup>٢) الصناك٥٠، كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١٢٢/٣ (٣) مقامات معصوى

حضرت خواجہ کی دستاراس کے سر پر باندھی تھی اورخواجہ محدز بیرنے تاج شاہی اس کے سریر رکھا تھا(ا)۔ اورنگزیب کے حین حیات جب وہ لا ہور سے گذرا تو مفتی محمہ باقر لا ہوری (خلیفهٔ حضرت خواجه) نے مفتی لا ہور ہونے کی حیثیت سے اس کا استقبال کیا تھا (۲)۔ اگروہ ابتداء ہے ہی رافضی ہوتا تو ہمارے حضرات اس کے ساتھ اس فتم کا سلوک بھی نه کرتے بقینا بعض اہم منصب داروں کی صحبت کی وجہ ہے اس نے شیعہ مذہب اختیار کیا۔ اس نے پہلے تو اپنی والدہ کے سیدہ ہونے کی وجہ سے اپنے نام کے ساتھ لفظ سید کا اضافہ کیا لیکن جب ۱۱۲ ھ/ ۹۹ کا ءکواس نے سارے ہندوستان کے علماءکو تھم دیا کہ جمعہ کے خطبے میں حضرت علی کرم الله وجہہ کے نام کے ساتھ''وصی'' کا اضافہ کریں (۳) تو اس سے یورے ملک میں بے چینی پھیل گئی احمر آباد ( گجرات) میں ایک خطیب قبل ہو گیا ( سم)۔ اس نے خطبے کے حکم سے سب سے زیادہ لا ہور میں انتثار پھیلا معاصر مورخ خافی خان نے اس کی تفصیل دی ہے کہ بہا درشاہ (معظم شاہ) خود لا ہور آیا اور علمائے لا ہور سے اس سلسلے میں مناظرہ کیاوہ اپنے ساتھ فقہ کی کتابیں بھی لے کرآیا تھا، لا ہور کے مقتدرعلاء میں سے حاجی یارمحد دواور بڑے عالموں مولانا جان محمد لا ہوری اور مفتی محمد مراد لا ہوری کو ہمراہ لے کر بادشاہ کے پاس گئے ،سخت مناظرہ ہوا بادشاہ خودشر یک مباحثہ تھا، حاجی یارمحمہ نے نہایت بے باکی سے کلم بخق کہاجب بادشاہ نے آداب شاہی کی رعایت کا سوال کیا تو انہوں نے کہا کہ میں الله تعالیٰ سے جارتھ کی آرزوئیں رکھتا تھا اول مخصیل علم، دوم حفظ قرآن مجید سوم جج اور چہارم شہادت-الله تعالی کے فضل سے تین تعمیں مجھے ل چکی ہیں - چوهی آرزولینی شهادت باقی ہے امیدوار ہوں کہوہ بادشاہ کی توجہ سے حاصل ہوجائے گی،

<sup>(</sup>۱) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١٥-٣٣-١٨

<sup>(</sup>۲) تفصیل نے قبل آپ ملاحظہ کر بچے ہیں۔ تذکرہ نویس اعظم شاہ اور معظم شاہ عالم کے درمیان فرق نہیں کر سکے اور شاہ عالم کی بجائے اعظم شاہ کے شیعہ ہونے کا تذکرہ کرنے لگتے ہیں جو کتب تاریخ کے مندرجات کے خلاف ہے۔ اعظم شاہ تو اور نگزیب کے فور أبعد ۱۱۱۹ ھے کہ بی جنگ تخت نشینی میں شاہ عالم کے ہاتھوں قبل ہوگیا تھا۔ (۳) خافی خان: منتخب الملباب ۲۱۱/۲ (۳) ایسنا ۲۲۳/۲

لا مور کے قوام اور تقریباً ایک لا کھا فغان جو حاجی یار محد کے حامی ہے اس تنازعہ میں شریک ہوئے قریب تھا کہ بہت تل و غارت ہوتا باوشاہ کا بیٹاعظیم الشان بھی سنیوں کا ہم نوا تھا، تا چار بادشاہ نے تھم دیا کہ خطبہ بدستور سابق ہی پڑھا جائے ، لیکن بادشاہ ان تینوں علاء حاجی یار محمد ، مولا نا جان محمد اور مولا نامحمد مراد ہے کبیدہ خاطر تھا اس لئے انہیں قید کر لیا گیا (۱)۔

ایک شیعہ مورخ غلام حسین طباطبائی نے بڑی دلچی سے اس واقعہ کو لکھا ہے:

(بادشاہ) در تبحر فنون علوم خصوص فقہ و حدیث از جمیع سلاطین تیموریہ فائق بود باار باب علم صحبت می داشت وعلم مناظرہ برمی افراشت دچوں بتھیت خود خمہب باار باب علم صحبت می داشت وعلم مناظرہ برمی افراشت دچوں بتھیت خود خمہب لا ہور بود علما می آنجا را کہ اکثر می ناصبی خد بہب (اہل سنت) بودہ اند جمع نمودہ برحقیقت و وصایت جناب ولایت ماب حضرت امیر الموشین علی ..... جمت برحقیقت و وصایت جناب ولایت ماب حضرت امیر الموشین علی ..... جمت برا نہا تمام نمودہ سے خواست کہ کلمہ علی ولی اللہ وصی رسول اللہ در خطبہ اجرا نما یہ برا نہا تمام نمودہ سے خواست کہ کلمہ علی ولی اللہ وصی رسول اللہ در خطبہ اجرا نما یہ برا نہا تمام نمودہ سے خواست کہ کلمہ علی ولی اللہ وصی رسول اللہ در خطبہ اجرا نما یہ برا نہا تمام نمودہ سے خواست کہ کلمہ علی ولی اللہ وصی رسول اللہ در خطبہ اجرا نما یہ برا نہا تمام نمودہ سے خواست کہ کلمہ علی ولی اللہ وصی رسول اللہ در خطبہ اجرا نما یہ

(۱) ایسنا ۲ - ۲۸۱ ( اس کتاب میں ان علاء کے نام مختف مقامات پرآئے ہیں۔ حاجی یارتھ کے ساتھ مولا نا جان تھرکا نام (۲ / ۲۸۱ ) برآیا ہے ) یہ تینوں لا ہور کے اکا برعلاء میں مولا نا جان تھرکا نام (۲ / ۲۸۱ ) برآیا ہے ) یہ تینوں لا ہور کے اکا برعلاء میں سے تھے۔ میاں حاجی یارتھ بیکہ کا تعلق حضرت شیخ محمد اسامیل لا ہوری (درس میاں وڈا) سے تھا ان کے شاگردوں میں سے میاں حامد قاری لا ہوری اور میاں تیمور لا ہوری محمل طور پر قابل ذکر ہیں۔ (جمہ عاقل لا ہوری: تحفۃ اسلمین خطی ورق ۲۸ - ۱) مولا ناجان تھر لا ہوری بیمی لا ہور کے برے بناہ میں سے تھے آپ میاں عبد المحمد لا ہوری کے شاگرد تھے جو حافظ تھر اسامیل لا ہوری محمروف تلا ند و میں شار ہو ثے تھے، مولا نا جان تھر نے ساف کی تھا میں حدیث اور فقہ پر کا تل عبور تھا ان کا قیام لا ہوری میں حافظ تھر اسامیل لا ہوری سہروردی سے حاصل کی تھی بنا محمد یث اور فقہ پر کا تل عبور تما ان کا قیام لا ہور میں محلہ پر ویز آباد میں تھا۔ (ایسنا ورق ۲۱ – ۳۲) معروف عالم وصوفی شاہ محمد نوث ان محمد موری نے فاق علی کرتے ہیں (رسالہ درک نے میں اجاز سے نہری اجاز سے ان کا قیام لا ہوری ہوں تا جان کے میں اسان کے اجاز تا ہوں ہوگا۔ مولا نام محمد والفاظ میں کرتے ہیں (رسالہ حدائی الحفیہ سے میں تھی آپ نہ کورہ وواقعہ جس کا معاصر موری خافی خان نے ۱۱۲۲ ھوری ، ما تو نین نے مولا نام ہوگی حدائی اور سے تھی الت میں انقال ہوا ہوگا۔ مولا نام محمد میں ان کا جور انسانہ مولی کے میں درن کیا ہے کہ موالم مفتی عبد السام خفی کے صاحب اور ہوں۔ سے تھی والد سے تھیل علم کے بعد ملاشاہ برخشی سے صاحب کی تعلیل علم کے بعد ملاشاہ برخشی سے صاحب اللہ المولی کی کی (نریۃ الخواط 1 / ۲۲ ا)

چون این کارنفاذ بسیار در اوامر و نوابی می خواهد ...... و دو پسر او کی عظیم الثان و دیگری فجمه اختر جهان شاه (۱) که مقدر و دلا ور بودند در تسنن و اشعریت نهایت عصبیت داشتند و بلوای عام آندیار که اکثر ناصبی شعارند مانع گشته ..... یکبار برای اظهار این کلمه (وصی رسول الله) خطیمی را در مسجد جامع همراه عظیم الثان فرستاد ..... بخریک و اشاره باطنی او (شنراده عظیم الثان) خطیب بے چاره قبل ازین که تنفظ باین کلمه نماید بی تقصیر طعمه شمشیر مردم گردیدا عاظم ند بهب خنی دعوتها و خنمها برای دفع بها در شاه و استمد اداز هر برو فاجر و مسلم و کافری نمودند و بها در شاه برستورا صرار برای کار داشت در تروی کوتقویت ند بهب شیعه می کوشید و مدتهای برستورا صرار برای کار داشت در تروی کوتقویت ند بهب شیعه می کوشید و مدتهای در از مباحث با علما باز بوداما فاکه و بران مترقب نی شد .....(۱)

اس اقتباس مندرجه ذل نتائج حاصل موتے ہیں:

۱- بہادرشاہ علم فقہ وحدیث کا خوب ماہر تھا اور مناظرہ کے ن کو بھی بخو بی جانتا تھا۔

٢- اس في تحقيق كے بعدائي لئے شيعداماميكاملك اختياركرليا۔

٣- لا ہور کے اکثر علماء اہل سنت سے تعلق رکھتے تھے۔

٣- بہادرشاہ کے فرزندوں میں سے عظیم الثان اور جہاں شاہ متصلب سی تھے۔

مہادرشاہ نے اس مباحثہ کے دوران ایک بارایک خطیب کوعظیم الثان کے ہمراہ جامع مسید بھیجا کہ وہاں جا کرخطبہ میں '' علی وصی رسول الله'' کے الفاظ کے لیکن عظیم الثان چونکہ خودسی تھا اور پس پردہ اہل تسنن کا اس مسئلہ میں حامی تھا اس لئے اس کے خفیہ اشارے سے اس خطیب کو یہ جملہ ادا کرنے سے پہلے ہی تل کردیا گیا۔

(۱) یہ دونوں ذی علم بھائی عظیم الثان اور جہاں شاہ جنگ تخت نشینی کے دوران (۱۱۲۳ھ) کو اپنے بھائی جہاندارشاہ کے ہاتھوں تل ہو گئے (تاریخ محمدی ۲۹) شغرادہ محمد فجتسہ اختر ملقب بہ جہاں شاہ عالم ہونے کے ساتھ ایک صوفی منش بھی تھا ورد و وظائف اس کی زمدگی کا خاص اتمیاز تھا اس نے اس موضوع پر ایک کتاب سراج العاملین کے نام ہے کھی تھی جس کا خطی نو کہ شاہی ڈاکٹر مولوی محمد شفیج (لا ہور) کے ذاتی کتابخانے میں تھا مراج العاملین کے نام ہے کھی تھی جس کا خطی نو کہ شاہی ڈاکٹر مولوی محمد شفیج (لا ہور) کے ذاتی کتابخانے میں تھا (فہرست مخطوطات شفیع ، ۱۳۱۲)

(٢) طباطبائي ،غلام حسين: سيرالمتاخرين ، مطبوعه كلكته ، ١٢٣٨ه ، ٢

- (۲) لا ہور کے اکابر حنفی علماء نے اب بہادر شاہ کے خاتمہ کے لئے دعا کیں اور ختم پڑھنے شروع کردیے تھے۔
- سروں ردیے تھے۔ (۷) کیکن بہادر شاہ بدستورا پے عقیدہ پر قائم رہااور مذہب شیعہ کی تروج وتقویت کے لئے کوشش کرتارہا۔
- (۸) ای نے مدت دراز تک (تاحین حیات) علاء سے اس موضوع پر مباحثہ جاری رکھا لیکن اس کے مثبت نتائج برآ مدنہ ہوئے۔

اب حالات اس قدر نازک ہوگئے تھے کہ شاہی فوج نے تو پوں کے ساتھ لا ہور کی جامع مور (موجود بادشاہی مجد) کو گھیرلیا تھا، بادشاہ نے تھم دیا کہ باغیوں پر جملہ کر کے انہیں نیست و نابود کر دیا جائے لیکن اس کے بیٹے عظیم الشان نے سمجھایا کہ آپ اس وقت ' دین بناہ' کے لقب سے ملقب ہیں اگر مسجد مسمار کی گئی اور علماء کو مار دیا گیا تو عوام کی رائے اس کے خلاف ہو جائے گی، بہادر شاہ نے اس مسئلہ ہیں اتنا غلو کیا کہ اس نے اصفہان اور شیراز سے شیعہ علماء کو بلایا اور قندھار و کا بل سے نی علماء کو دعوت دی کہ وہ آگر اس مسئلہ کا کل شیراز سے شیعہ علماء کو بلایا اور قندھار و کا بل سے نی علماء کو دعوت دی کہ وہ آگر اس مسئلہ کا کل شیر از سے شیعہ علماء کو بلایا اور قندھار و کا بل سے نی علماء کو دعوت دی کہ وہ آگر اس مسئلہ کا گئی بادشاہ نے خود جج کے فرائض انجام دیے لیکن اس کی موت (۱۱۲۳ھ) کے باعث یہ مسئلہ بغیر کی فیصلہ کے ختم ہو گیا (۱) اور ہندوستان میں بدستور سابق اہل سنت کا مروجہ خطبہ 'جمعہ بوگیا رہا۔

سیای حالات اتنے ابتر ہوگئے تھے کہ شاہ عالم بہادر شاہ کا جائشین جہاندار شاہ صرف ایک سال (۱۱۲۳–۱۲۵ هے/ ۱۷۱۱ه) تخت پر بیٹھ سکا کہ قل کر دیا گیا پھر عظیم ایک سال (۱۲۴–۱۲۵ هے/ ۱۷۱۲ هے/ ۱۷۱۱هے/ ۱۷۱۱هے کومت سنجالی اور وہ بھی مختری بادشاہت الشان بن بہادر شاہ کے فرزند فرخ سیر نے حکومت سنجالی اور وہ بھی مختری بادشاہت الشان بن بہادر شاہ کے فرزند فرخ سیر نے کے بعد قتل ہوگیا، فرخ سیر ایک نیک نفس اور صوفی

<sup>(1)</sup> Rizvi, S.A.A: Socio - Intellectual History of Isna, Ashari Shi'is in India, Vol.II. pp. 40-41

منش بادشاہ تھا وہ خواجہ محمد میں بن حضرت خواجہ محمد معصوم کا مرید تھا(۱) صاحب مقامات معصوی جواس کے لشکر میں ملازم بھی رہے تھے آغاز کتاب میں اس کی تعریف کی ہے اسے خواجہ محمد زبیر سر ہندی سے بڑی عقیدت تھی اس کے قبل پر ہمارے حضرات نے اسے شہید قرار دیا تھا(۲)۔ حضرت خواجہ محمد سعید کے فرزندگرامی اور معروف شاعر شخ عبدالا حدوہ و سندی نے اسے ایک خطاکھا تھا جس میں اسے" دین پرور" سے مخاطب کیا ہے اور آفتاب" سلطنت ہموارہ تابان باد (۳)" کے دعائیہ جملوں سے نوازا۔

یا ہے، رورہ باب مسلم برارہ بابان ہورہ کا سے ہوں سے وہ روائے ہے۔ ہوں سے وہ روائے ہیں ہندوستان کے مغل سلاطین کے علاوہ دیگر اسلامی ممالک کے بادشاہوں نے بھی بذریعہ مراسلت حضرات مجدد بیر کے ساتھ عقیدت واحترام کا اظہار کیا تھا۔

یمن کے والی امام اساعیل المتوکل (۳)، (۵۴ - ۸۵۰ اصر ۱۹۵۴ - ۱۹۲۱) کو حضرت خواجہ محمد سعید بن حضرت مجدد الف ٹائی نے عربی میں ایک مکتوب لکھا جس میں فضائل اعمال ومنا قب اہل بیت بیان فر مائے ، ہمیں اس بادشاہ کے ساتھ مزید تعلقات کی تفصیل معلوم نہیں ہے غالب گمان ہے کہ حضرات مجدد بیسفر حرمین الشریفین پر جاتے ہوئے ۱۹۷۵ ہے کویمن میں اس سے ملے ہوں گے۔

سجان قلی خان کی ارادت کا تذکرہ کیا جاچکا ہے، عبداللہ خان اوز بک (۵)، (۹۹-۹۹۱) کی حضرت مجدوالف ٹانی سے ارادت بہت مشہور ہے آپ کے رسالہ ردروافض کے پس منظر میں اس بادشاہ کا ذکر بھی کیا جاتا ہے یہ اہل تشخ کے دشمن کی حیثیت سے مشہور تھا والی ایران شاہ عباس اول صفوی (۲) (۹۹۳-۱۹۲۹ھ/ کے حیثیت سے مشہور تھا والی ایران شاہ عباس اول صفوی (۲) (۹۹۳-۱۹۲۹ھ/ کے حالف اس کی جنگوں کے واقعات سے کتب تاریخ پر ہیں کہ اس نے

<sup>(</sup>۱) صفراحمد:مقامات معصوى ٥٠٨

<sup>(</sup>٢) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١٠٩٢،٩٢/٩٥

<sup>(</sup>٣) وحدت عبدالاحد: محلشن وحدت ١٠١/٥٥١

<sup>(</sup>٣) زامباور: معجم الانساب ١٨٩

<sup>(</sup>٢) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ا/١٣٠-١٣١

كس طرح روافض كاقتل عام كيا\_

بخارا کا حاکم عبدالعزیز بن نادر (۱)، (۱۰۵۷-۱۰۹۱-۱۲۸۰-۱۲۸۰) حضرت خواجه محرمعصوم کاعقیدت مند تھا (۲)، یہ غالبًا اس بادشاہ کے عہد کا واقعہ ہے کہ بادشاہ نے پندفقہی مسائل بطورامتحان وہاں کے فضلاء سے دریافت کئے جنہیں وہ حل نہ کر سکے اور چھ ماہ کی مہلت مانگی تو حاکم نے وہی مسائل شیخ خلیل الله (مجددی سر ہندی) کے پاس بھیج جنہوں نے وہی مسائل شیخ خلیل الله (مجددی سر ہندی) کے پاس بھیج جنہوں نے وہ مسائل نور فراست سے بہت جلد حل کردیے (۳)۔

سجان قلی مذکور کا فرزند و جانشین ابوالفیض (۱۱۱۷-۱۲۱۰ه/۵۰۵۱-۲۸)ء) خواجه محمدز بیرسر مهندی سے ارادت رکھتا تھا (۴)۔

ہندوستان اور عالم اسلام کے سلاطین کی حضرات مجددیہ کے ساتھ ارادت کا یہ حال ہے تو ہندوستانی امراء کی عقیدت مندی کیا اور کس درج کی ہوگی، ظاہر ہے کہ ارادت مند امراء کی تعداد بہت زیادہ ہے جن کے ساتھ تعلقات کی تفصیلات کا یہ مقدمہ متحمل نہیں ہو سکتا، ان کی عقیدت مندی کی نوعیت بھی مختلف تھی ان میں سے بعض امراء تو حضرات مجددیہ کے مکتوب الیہم ہیں یہ لازم نہیں کہ وہ آپ سے بیعت بھی ہوئے ہوں، دوسری قتم بعض السے امراء کی ہے جو با قاعدہ حلقہ کمریدین میں شامل تھے، تیسری قتم ایسے امراء کی ہے جنہوں نے ان حضرات سے دعا واستمد ادکی غرض سے تعلق رکھا، ان میں سے بعض امراء کے ساتھ تعلقات کا جائزہ لیا جارہا ہے۔

اکبرکے اکابر منصب داروں میں سے مرز اعبد الرحیم خان خانان (۱۹۲۳–۱۰۳۱ھ/
۱۹۵۱–۱۹۲۷ء) ایک معارف پرور امیر تھا علماء و مشائخ کی بہت قدر کرتا تھا خانقاہ حضرت خواجہ باتی بالله قدس سرہ کے مصارف کے لئے اس نے سالانہ مدد معاش مقرر کر رکھی تھی جس کا تذکرہ کیا جا چکا ہے حضرت مجدد الف ثانی کے کئی مکا تیب اس کے نام رکھی تھی جس کا تذکرہ کیا جا چکا ہے حضرت مجدد الف ثانی کے کئی مکا تیب اس کے نام

<sup>(</sup>۱) زامباور: مجم

<sup>(</sup>٢) روضة القيومية ١٥٢/٢ (٣) عبداللهمروجهالشريعت: خزيمة المعارف ٨٩/١١١٧

<sup>(</sup>٤٠) روضة القيوميه ١٠/٣

ہیں(۱)۔ایک کمتوب کاموضوع ہے:

در منع نمودن از اخذ طریق از پیرناقص و دربیان مصرت او و زجر کردن از القابیکه هبهه اند بابل کفر.....(۲)

یہ وہی مکتوب ہے جس میں خان خانان کواس کے ایک متوسل شاعر میر حسین کفری کے تخلص کفری اختیار کرنے پر اسے تنبیہ کی گئی ہے ایک اور معاصر مولف محمر صادق ہمدانی کشمیری نے بھی اس افسوسناک تخلص پر تعجب کرتے ہوئے لکھا ہے کہ بعض بزرگوں نے خط لکھ کرمنع بھی کیا تھا:

بعض بزرگان بوی کتابت نوشتند که باوجود سیادت و نجابت عجیب است که کفری تخلص اختیار افتاده در جواب تعللی کر دی گویند که متنبه گشت کیکن اجل فرصت نداد که تغیر تخلص دید در سال هزار ده خده در دکن و فات یافت (۳)

حضرت خواجہ محمد سعید کا بھی ایک مکتوب ای خان خانان کے نام ہے جس میں ایک حدیث کی تشریح کی گئی ہے اور صاحب زبدۃ المقامات خواجہ محمد ہاشم کشمی کی سفارش کی گئی ہے کہ ان کے لئے وظیفہ مقرر کردیں (۴)۔

حضرت مجددالف ٹانی کے بہت سے مکا تیب مختلف امراء کے نام ہیں جن کی تفصیل طوالت کا باعث ہوگی لیکن موضوع کی مناسبت سے ہم صرف حضرت خواجہ محمد معصوم اور آپ کے صاحبز ادگان وخلفاء کے ساتھ امراء کے دوابط بیان کرنے پراکتفا کررہے ہیں۔ طبقۂ امراء میں سے نواب مکرم خان اوراس کا پورا خانوادہ حضرات مجدد سے منسلک مقا، اولیاء کے تذکروں میں اس کا ذکر ایک ولی کامل کی حیثیت سے کیا گیاہے (۵)۔ میر آلی مخان خوافی، شیخ میر کا دوسرا فرزند تھا، اور نگزیب شیخ میر کا

<sup>(</sup>۱) رك فهارس تخليلي كمتوبات مرتبه بيول (۲) مجددالف ثانى: كمتوبات ا/ ۲۳/ ۱۲۲

<sup>(</sup>۳) محمد صادق تشمیری: طبقات شاہ جہانی (طبقہ تاسعہ )ص ۸۵، مآثر رحیمی ۳/۵۰۷-۱۱۱۸ ای شاعر کفری کے حالات وکلام درج ہے۔

<sup>(</sup>٣) محرسعيد، خواجه: مكتوبات ١٥٣/٩٢ (٥) غلام مرورلا بورى: خزيرة الاصفياء ا/١٢٥

خدمات کے عوض اس کونواز تارہا، اس نے میر اسمحق کو بھی عمدہ منصب اور مکرم خان کا خطاب دیا، اسے افغانوں کی بغاوت ختم کرنے کے لئے بھیجا گیاوہ لا ہوراور ملتان کا گورز بھی رہا، مقامات معصومی کے مولف اس کی گورز کی ملتان (۹۹ اھ/ ۱۹۸۸ء) کے دوران اس سے مقامات معصومی کے مولف اس کی گورز کی ملتان (۹۹ اھ/ ۱۹۸ء) کے دوران اس سے ملے بھی تھے(۱) آخری عمر میں مکرم خان خود استعفاد ہے کر دبلی میں گوشتہ شین ہوگیا تھا (۲) 19 مرم 111 ھے اس کا انقال ہوا (۳)۔

نواب مکرم خان کے نام حضرت خواجہ محمد معصوم کے پانچ مکا تیب ہیں، جن میں سے
ایک مکتوب میں اسے ترک ملازمت پر مبارک باددی ہے اور لکھا ہے کہ الله تعالی استقامت
کے ساتھ یا دالہی کی توفیق دے (سم)۔ دوسرے مکتوب میں اس کے احوال پر تحسین کی گئ
ہے (۵)۔ ایک مکتوب میں اسے ہدایت کی ہے کہ میرے فرزندخواجہ عبیدالله میاں حضرت
سے رجوع کرو (۲)۔

نواب مکرم خان پر کئی مرتبه عمّاب شاہی بھی نازل ہوا، ایک مکتوب بنام بی بی عرب خانمی بنت تربیت خان میں حضرت خواجہ محمر سعید لکھتے ہیں:

چ.نویسد کهاز استماع خبر وحشت اثر اختلال حال برخور داری میرمحمد آنخق چه قدر کلفت حاصل شد (۷)

خواجہ عبیداللہ مروج الشریعت کے دومکا تیب نواب مکرم خان کے نام ہیں(۸)ای طرح خواجہ سیف الدین کے بھی دوخطوط اس کے نام ہیں(۹) جن میں اس کی بلند ہمتی اور اس کے باطنی احوال کے عروج کا ذکر ہے،خواجہ محمد نقشبند ٹانی کے ساتھ بھی مکرم خان کے

<sup>(</sup>۱) مقامات معصوی ۱۲س

<sup>(</sup>r) شاه نوازخان: مَا رُالامراء ٣/٥٥٥ - ٥٤٥ (٣) حارثي، محد بن رستم: تاريخ محدى ٢٣

<sup>(</sup>٣) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ٢/١٥٢/١٥٣-٢٥٣ (٥) اليناس/١٥٩

<sup>(</sup>١) الينا ٢/٢٢١/٢٢١ (مكاتيب ك بعض اقتباسات كے لئے ديكھے تعليقات كتاب عاضر ٥١٥) .

<sup>(</sup>٤) محرسعيد، خواجه: مكتوبات ٢٥/ ١٣١١

<sup>(</sup>٨) عبيدالله، خواجه: خزينة المعارف ٢٥/ ١٠٢/ ١٠٢/

<sup>(</sup>٩) - ينسالدين، خواجه: مكتوبات ١٤ /٢١،٣١ / ٢٥

روابط تھے(ا)۔

شعراء اورصوفیہ کے تذکروں میں اس کی علم پروری اور اہل علم وفقراء نوازی کے واقعات درج میں اس کے دربار میں مشہور شعراء غنیمت کنجابی، میر راسخ سر ہندی اور محدسعیداعجازر ہے تھے(۲)۔

حضرت میرزامظهر جان جانان شهید (۱۱۱۱–۱۹۵۰ه/ ۱۰۰۰–۱۸۵۱ء) نے نواب مکرم خان کی حضرت خواجہ محمد معصوم کے ساتھ عقیدت کوسب سے زیادہ عمدہ پرایہ کیان میں واضح کیا ہے، فرماتے ہیں:

ایک مرتبہ اورنگزیب نے نواب سے دریافت کیا کہتمہاری عرکتنی ہے؟ نواب نے جواب دیا چارسال یعنی وہ عرصہ جو میں نے اپنے پیر بزرگوار (حضرت خواجہ محممعصوم) کی خدمت میں گزاراحضرت خواجہ اس کے ہاں کھانا تناول فرما لیتے تھے اور اس کے کھانے کونور خیال فرماتے تھے (۳)

اس سےمعلوم ہوتا ہے کہ نواب مکرم خان مسلسل جارسال تک حضرت خواجہ کی خدمت میں رہا ،مکرم خان لا ولد تھااس نے عبیداللہ خان کواپنامتینی بنالیا تھا (۴)۔

نواب مرم خان کے خاندان کے سارے افراد دین دار اور سلاطین مغلیہ کے ہاں مختلف مناصب پرخد مات انجام دیتے رہے تھے اس کا والدشخ میر خوافی اور نگزیب کا نہایت قابل اعتماد ملازم تھا وہ مختلف مہمات میں اور نگزیب کے ساتھ رہا جنگ تخت نشینی میں وہ اور نگزیب کے ساتھ رہا جنگ تخت نشینی میں وہ اور نگزیب کا حامی اور اس کے ہراول دیتے کا سردار تھا ای لڑائی میں ۱۸۰ اھ/ ۱۹۵۷ء میں جان دی (۵)۔ شخ میر کے نام حضرت خواجہ کے چارم کا تیب ہیں (۱)۔

<sup>(</sup>۱) محمنقشبند ثانی، خواجہ: وسیلۃ القول ا /۲۵ (۲) تفصیل کے لئے دیکھئے: انصاری، نورالحن: فاری ادب بعہداورنگزیب ۲۵/۵۲،۵۷،۳۰۳،۳۰۳،۳۰۳،۳۰۳

<sup>(</sup>٣) غلام على د بلوى، شاه: مقامات مظهرى ٢٥٢-٢٥٣

<sup>(</sup>٣) شاه نوازخان: مآثر الامراء ١٨٥٥

<sup>(</sup>۵) اینا۲/۲۲-۱۲۸ (۲) محمعصوم، خواجہ: کمتوبات ا/۸۳،۴۳۸ (۵)

نواب مکرم خان کا چچاسید میرخوافی مخاطب به امیر خان بھی اورنگزیب کے منصب داروں میں شامل تھا میرخوافی فدکور جب مارا گیا تو اس کی جگہ اس کو چار ہزار ذات اور تین سو سوار کا منصب ملا، وہ کا بل کا صوبہ دار بھی رہا پھر استغفاد ہے کر دبلی میں مقیم ہوگیا، • ۸ • اھ/ ۱۹۷۰ء کو انتقال ہوا (۱)۔

حضرت خواجہ کا ایک مکتوب ای سیادت پناہ امیر خان کے نام ہے جو حدود ۱۷۵۲ه کولکھا گیا(۲)۔ حضرت خواجہ کے ایک خلیفہ صوفی پایندہ محمد کا بلی کے ساتھ بھی امیر خان کے روابط تھ(۳) حضرت خواجہ سیف الدین نے سیدامیر خان کی وفات پر بی بی عرب خانم کے نام تعزیت نامہ بھی لکھا تھا(۴) جس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس کی بیگم بی بی عرب خانم بھی ہمارے حضرات سے ارادت رکھتی تھیں (۵)۔

نواب مکرم خان کابڑا بھائی سید میر ابراہیم مخاطب بہ مختشم خان اور نگزیب کے منصب داروں میں سے تھااس کوایک ہزاری ذات اور چار سوسوار کا منصب ملا، وہ مختلف مہمات میں اہم کر دار ادا کرتا رہا اس پر پریشانیاں بھی بہت آئیں، اس کے باپ شخ میر خوافی کی خدمات کے وض اور نگزیب نے اسے بہت نواز ا(۲)، ۱۱۱۹ ھے/۸۰ کا اور نگزیب نے اسے بہت نواز ا(۲)، ۱۱۱۹ ھے/۸۰ کا اور اس کا انتقال ہو گیا (۷)۔

میرابراہیم کے فرزندوں میں میر جان مخاطب بمختشم خان بھی بہت قابل تھا وہ دکن میں بخشی کے عہدے پر فائز رہا(۸)اس کا شارعلاء میں بھی ہوتا تھا (۹)۔

<sup>(</sup>۱) مَارُ الامراء ٢/٩٧٩-٨٠، حبيبي، عبدالحي: تاريخ افغانستان ١٢٣-١٢٣

<sup>(</sup>٢) محمعهوم، خواجه: مكتوبات ١٥٤/١٠٠/٢ الصنا١١٢/١١٢/٢٥٢

<sup>(</sup>٣) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ٢٦/٣٤

<sup>(</sup>۵) خواجه سیف الدین کے مندرجه ذیل مکاتیب بی بی عرب خانم کے نام ہیں: ۲۳/۲۲،۳۷/۷۹،۱۱۸/۷۹،۱۱۸/۳۷

<sup>(</sup>٢) مَارْ الامراء ٢/٢٥-٥٣٩ (١) مارتي، محد بن رسم: تاريخ محدى ٢٠

<sup>(</sup>٨) مَارُ الامراء ٣/ ١٥٢ (٩) عبدالحي حنى: زبمة الخواطر ٢ / ١٩٣

حضرت خواجہ کے چھمکا تیب میرابراہیم مختشم خان کے نام ہیں(۱)۔ای طرح خواجہ اسیف الدین کے بھی چھ مکا تیب میرابراہیم مختشم خان کے نام ہیں، جن میں اسے ''خان سعادت نشان مختشم خان'' لکھا گیا ہے(۲)۔

حضرت خواجہ اور خواجہ سیف الدین دونوں بزرگوں نے اسے قیمتی نصائح سے نواز ا ہے اور اسے ذکر وفکر میں مصروف رہنے کی تلقین کی ہے۔

نواب مکرم خان کا چھوٹا بھائی میر یعقوب ناطب بہششیرخان بھائیوں میں سب سے
بہادر تھا، نواب مکرم خان کے ساتھ ۱۹۹۱ھ/ ۱۷۸۴ء کو افغانوں کی تنبیہ کے لئے درہ
جانوس کی طرف روانہ ہوا، اور سخت معرکے میں مارا گیا (۳)، حضرت خواجہ کے دومکا تیب
اس کے نام ہیں، ایک میں مخالفت نفس امارہ اور تھجے عقائد کا بیان ہے جبکہ دوسرے میں ذکرہ
طاعات کا تذکرہ ہے (۴)۔

حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی کے عقیدت مندوں میں ایک نمایاں نام بخاور خان (۵) کا ہے، اس نے اپنی دو تالیفات ریاض الا ولیاءاور مراُۃ العالم میں حضرات مجد دیہ کے ساتھ اپنی والہانہ عقیدت ومحبت کا اظہار کیا ہے۔

حفرت خواجہ کے متوسلین میں سے کئی اصحاب کو اورنگزیب کا قرب اسی بخاور خان کی سفارش سے میسر آیا تھا مفتی محمد باقر لا ہوری جنہیں حضرت خواجہ نے خلافت ہی صرف اورنگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے دی تھی کے متعلق بخاور خان کولکھا ہے کہ وہ میرے فرزند

<sup>(</sup>۱) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ۲/۱۵۰،۱۵۰،۳/۱۵۲،۱۷۳،۱۲۱،۱۹۲،۱۷۳

<sup>(</sup>۲) سیف الدین، خواجه: مکتوبات ۱۹/۳۳، ۱۰۸/۱۳۸، ۱۵۵/۱۵۱، ۱۸۸/۱۸۸، ۱۸۱/۱۹۱، ۱۹۱/۱۹۱، ۱۸۸/۱۹۸، ۱۹۱/۱۹۱، ۱۹۱/۱۹۱، ۱۸۳/۲۰۳۰ ۲۰۵-۲۰۳/۱۸۳

<sup>(</sup>٣) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ١١/٢٣-١٩٣١/١٩٣/١١١

ہم نے مقامات معصومی کے تعلیقات (۵۱۰) میں اس خاندان کے اساء بصورت شجرہ درج کردیے ہیر،۔ان کے وطن اصلی خواف کے ل وقوع کے لئے بھی یہی تعلیقہ ملاحظہ کریں۔

<sup>(</sup>۵) بخآورخان (۱۰۳۰–۹۷۱ه/۱۹۲۰م۱) کے حالات کے لئے دیکھئے مقدمہ بذاکاعنوان' حیات خواج مجمععوم کے مآخذ' تحت ریاض الاولیاومراُ قالعالم

معنوی ہیں،ان کی اعانت درویشوں کی دعالینے کے مترادف ہے(۱)۔ اورنگزیب مفتی محمد باقر لا ہوری کے والدگرامی مفتی شرف الدین عباسی لا ہوری سے بخو بی واقف تھااس کی خواہش تھی کہ وہ بھی طریقہ نقشبند میں داخل ہوجا کیں اس کار خیر میں بخاور خان نے بھر پور حصہ لیا کہ مفتی باقر کے والد بھی حضرات مجدد یہ سے منسلک ہو جاکیں (۲)

مندرجه ذیل مریدین حضرات مجددیه بخآورخان سے متوسل تھے حافظ مقصود علی، ملاعبدالحق، زین العابدین، قاضی فضل الله تو خواجه سیف الدین کی سفارش پراس سے واصل ہوئے تھے(۳) میر عطاء الله بن میر ضیاء الله نواسه نمیر محمد نعمان بذشی (خلیفه حضرت مجدد الف ثانی)، میر جلال الدین خویش حامد خان (منصب دو صدی)، میر عزت الله (منصب چاربیتی)(۴)، شخ محمد ہادی بن خواجه عبیدالله مروح الشریعت، خواجه محمد پارسابن خواجه مروح الشریعت (۵) حاجی ولی محمد (مرید خواجه محمد نقشبند عانی) (۲) ا

اورنگزیب کوخواجہ محرنقشند ٹانی کے ساتھ کمال درجہ کی الفت وعقیدت تھی انہیں اپنے سے جدانہیں کرتا تھا اور نہ ہی واپس سر ہند جانے کی اجازت دیتا تھا ، انہوں نے کئی بار بادشاہ سے جج کے لئے جانے کی اجازت چا ہی تو اس نے پس و پیش سے کام لیا ، آخر انہوں نے بخاورخان سے کہا کہ تم ہی مجھے بادشاہ سے سفر حرمین الشریفین کی اجازت لے دو (2)۔

بخاورخان سے کہا کہ تم ہی مجھے بادشاہ سے سفر حرمین الشریفین کی اجازت لے دو (2)۔

۲۵۰ اھے/۲۳۲ اورخان سے کہا کہ تم ہی جھے بادشاہ مراد بخش بن شاہ جہان نے بلخ فتح کر لیا تو ۵۵ اھے/ ۱۲۴۲ کو افرز کی مراد بخش بن شاہ جہان نے بلخ فتح کر لیا تو ۵۵ اھے/ ۱۲۳۲ کو اورنگزیب کو بلخ کا صوبہ دار بنا کر بھیجا گیا اس نے وہاں کے سارے باغیوں کو مطبع بنالیا تو نذر محمد خان والی بلخ کے فرزندوں کوشاہ جہان کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں ان کو بنالیا تو نذر محمد خان والی بلخ کے فرزندوں کوشاہ جہان کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں ان کو بنالیا تو نذر محمد خان والی بلخ کے فرزندوں کوشاہ جہان کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں ان کو بنالیا تو نذر محمد خان والی بلخ کے فرزندوں کوشاہ جہان کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں ان کو بنالیا تو نذر محمد خان والی بلخ کے فرزندوں کوشاہ جہان کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں ان کو بنالیا تو نذر محمد خان والی بلخ کے فرزندوں کوشاہ جہان کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں ان کو بنالیا تو نذر محمد خان والی بلخ کے فرزندوں کوشاہ جہان کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں ان کو بالی بلے کو فرزندوں کوشاہ جہان کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں ان کو بلاگیا جہاں کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں کا دور کی بلاگیا جہاں کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں کی بلاگیا جہاں کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں کی خدمت میں بھیج دیا گیا جہاں کی خدمت میں بھیا ہی بلاگیا ہے کہاں کے دور کی بلاگیا ہے کہا کو کی کو معرف کی بلاگیا ہے کو کرندوں کو بلاگیا ہے کہاں کی بلاگیا ہے کیا ہو کی بلاگیا ہے کو کی کر بلاگیا ہے کہا کی بلاگیا ہے کی بلاگیا ہے کہاں کی بلاگیا ہے کی بلاگیا ہے کی بلاگیا ہے کی بلاگیا ہے کہاں کی بلاگیا ہے کی بلاگیا ہے کہاں کی بلاگیا ہے کہا ہے کی بلاگیا ہے کہاں کی بلاگیا ہے کہاں کی بلاگیا ہے کہاں کی بلاگیا ہے کو کر بلاگیا ہی بلاگیا ہے کہاں کی بلاگیا ہے کی بلاگیا ہے کہاں کی بلاگیا ہے کر بلاگیا ہے

<sup>(</sup>١) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ٢٨٨/٢٣٣/

<sup>(</sup>٢) سيف الدين، خواجه: مكتوبات ١٢٩/١٣٢ (٣) الصنا٢٦/١٩٥-٩٥

<sup>(</sup>٣) محمن تشبند انى: وسيلة القول ١/١٩٩ ٥٥ (٥) الصنا ٥٥/ ١٩٩ (٥)

<sup>(</sup>٢) الفِنَا٠٠١/٨٠١

<sup>(2)</sup> اینا۲/۵۰/۱ (تفصیلات اس سےبل بیان کی جا چکی ہیں)

بہت عزت کے ساتھ رکھا گیا(۱) ان میں اس کے فرزند اصغر سلطان عبد الرحمٰن خان کے ساتھ حضرات مجددیہ کے بہت اچھے تعلقات قائم ہو گئے، بلخ اس کے سابق حکمر ان نذر گھر خان کو واپس کر دیا گیا تو سلطان عبد الرحمٰن بلخ چلا گیا لیکن جلد ہی واپس ہندوستان آگیا، خان کو واپس کر دیا گیا تو سلطان عبد الرحمٰن بلخ چلا گیا لیکن جلد ہی واپس ہندوستان آگیا، اسے منصب دے کر بنگال میں متعین کر دیا گیا، شاہ جہان کے بیٹوں کے مابین جنگ تخت نشینی کے بعد وہ اور نگزیب کی خدمت میں حاضر ہوا اور مدتوں بنج ہزاری منصب پرخد مات انجام دیتار ہا(۲)۔

حضرت خواجہ محمد معصوم کے تین مکا تیب سلطان عبدالرحمٰن کے نام ہیں، ایک مکتوب کسب مراضی حق جل وعلا کے موضوع پر ہے(۳)۔ دوسرا کمالات قلب انسانی (۴) اور تیسر افضیلت ذکر کے بیان پر مشتمل ہے(۵) جس ہے معلوم ہوتا ہے کہ سلطان عبدالرحمٰن با قاعدہ حضرت خواجہ ہے بیعت ہونے کے بعد مشق سلوک میں مصروف تھا، اس نے آپ کو بالیدہ دیم تحالات کر نئی باطنی کیفیات کی تعییر معلوم کی کہ میں بھی بھی اپنے آپ کو بالیدہ دیم تحالات اس خواجہ ہے، پھر کے جواب میں آپ نے فرمایا کہ بیت تہاری باطنی استعداد کی جامعیت کی دلیل ہے، پھر دریافت کیا کہ میں آپ نے آپ کو ایک سبزلباس میں زیورات سے مزین دیکھتا ہوں تو جواب دریافت کیا کہ میں اپنے آپ کو ایک سبزلباس میں زیورات سے مزین دیکھتا ہوں تو جواب دریافت کیا کہ میں اپنے آپ کو ایک سبزلباس میں زیورات سے مزین دیکھتا ہوں تو جواب دریافت کیا کہ میں اپنے آپ کو ایک سبزلباس میں زیورات سے مزین دیکھتا ہوں تو جواب

مطالعه این معنی خوش وقت ساخت این دیدازنسبت بلندخبر می دید (۱)اس کے اس تقوی کی بدولت خواجه سیف الدین بھی اس کے گھرتشریف لے جاتے
تھے ایک باروہ خودا پنے گھر لے گیا بہت خدمت کی ،فر ماتے ہیں:
فقیر درخان محبد الرحمٰن سلطان سکونت دارد از غائت اخلاص بجد شدہ بخان مُخود

<sup>(</sup>۱) نجیب اشرف ندوی: مقدمه رقعات عالمگیر ۱۲۴-۱۲۹

<sup>(2)</sup> Athar Ali: Mughal Nobility under Aurangzeb, pp. 132, 179

<sup>(</sup>٣) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ١٩٢/١٦/١ (١١) اليناس/١٩٩ (١٩)

<sup>(</sup>۵) اینا ۱۰۰/۱۳۵/۳ (۲) محمعصوم، خواجہ: مکتوبات ۲۰۰/۱۳۵/۳ (۵)

آورده بسيار خدمت گاري مي نمايد .....(۱)

سلطان عبدالرحمٰن نے خواجہ سیف الدین کوخط لکھ کرا ہے معمولات سے مطلع کیا کہ میں ذکر، مراقبہ اور صحبت سکوت میں معروف رہتا ہوں تو اس پرخواجہ صاحب نے برئی مسرت کا اظہار فرمایا (۲)۔ایک بار معروف عالم دین اور حضرت خواجہ محمد معصوم کے خلیفہ مفتی محمد باقر لا ہوری سلطان عبدالرحمٰن کے علاقے میں گئے تو خواجہ سیف الدین نے اسے خطاکھا کہ مفتی صاحب کی صحبت کو غلیمت جانیں (۳) سلطان نے آپ سے کہا کہ آپ کوئی تربیت یافتہ مرید جو ظاہری و باطنی علوم کا عالم ہو میرے پاس بھیجیں تو آپ نے ملاشاہ محمد مقطن پیٹنہ کو اس کام پر مامور کیا (۳)۔خواجہ سیف الدین کے صاحبز ادگان بھی کئی بار مطلان کے پاس جاتے تھے تو سلطان ان کی بہت تعظیم و کریم کرتا تھا (۵)۔

حضرت خواجه محمر معصوم کے عقیدت مندول میں ایک امیر جملۃ الملکی جعفر خان بھی تھا،
وہ صادق خان میر بخشی بن طاہر وصلی بن محمد شریف ہروی کا بیٹا اور یمین الدولہ آصف خان کا
بھانجاود اماد تھا، شاہ جہان اور اور نگزیب کے عہد میں مختلف عہدوں پر فائز رہا پھر اور نگزیب
نے ۲۵ ماھ/ ۱۹۲۳ء کو اسے وزیر بنا دیا اور وہ اپنی وفات ۱۸۰۱ھ/ ۱۹۷۰ء تک اس
منصب برکام کرتارہا (۲)۔

حضرت خواجہ کے جارم کا تیب جعفر خان کے نام ہیں جواس کے خطوط کے جواب کے طور پر لکھے گئے ہیں، ایک مکتوب میں فرماتے ہیں جادہ سنت پر منتقیم رہے، ہمارے تعلقات کا صرف ایک ہی مقصد ہے اور وہ ہے کہ اس دنیائے فانی میں عبادت و بندگی کریں تعلقات کا صرف ایک ہی مقصد ہے اور وہ ہے کہ اس دنیائے فانی میں عبادت و بندگی کریں

(باماداشاری) Athar Ali : Apparatus of Empire

Ibid: Mughal Nebility under Aurangzeb. (יְוֹבוֹנוֹלוֹתֵב)

<sup>(</sup>۱) سيف الدين ، خواجه: مكتوبات ١٢٣/٨٣ (١) الصنا٢٣/١١

ه ایناه ۱۸۵ (۳) اینا ۲۰۵ (۳) اینا ۲۰۵ (۳)

<sup>(</sup>۵) ایضاً ۳۲/۳۲ ( مکتوبات سیفیه میں ایسے اور اشارات بھی ملتے ہیں جن سے شنرادہ سلطان عبدالرحمٰن اور حضرات مجددیہ کے خوش گوار تعلقات کا ندازہ ہوتا ہے)۔

<sup>(</sup>٢) شاه نوازخان: مَاثر الامراء ا /٥٢٨ - ١٣٥، نيز ملاحظهو:

اورالله تعالیٰ کی معرفت حاصل کریں ، حضرت خواجہ کے خلیفہ شخ محمطیم جلال آبادی جنہیں خلافت ہی اور نگزیب کی تربیت کے لئے دی گئی تھی جملۃ الملکی جعفرخان سے ملتے رہے تھے (۱)۔ دوسرے مکتوب کا موضوع ہی " ترغیب برمخصیل نیستی و تعمیر وقت " ہے (۲) تیسرے مکتوب کا موضوع ہی " ترغیب برمخصیل نیستی و تعمیر وقت " ہے (۲) تیسرے مکتوب کا تعملی " اسرار محبت و فضائل احسان باخلق " ہے جس میں اسے بتایا ہے کہ اسلامی نقطۂ نظر سے خدمت خلق کاعملی مفہوم کیا ہے (۳) ؟ چوتھا مکتوب قلب عارف کی جامعیت پر ہے (۴)۔

خواجہ عبیداللہ مروج الشریعت کے تین مکا تیب جملۃ الملکی جعفر خان کے نام ہیں،
پہلامکتوب اس کے بعض شبہات کے بیان میں ہے(۵)۔ دوسرا مکتوب ایک صوفی کی طے
منازل سلوک کے سلسلہ میں اس کے عجز اور بے چارگی کے ذکر پر مشمل ہے(۱) تیسرا
حضرت خواجہ محموم کے وصال (۹۷۰ ہے) اور آپ کے فراق پر ہے(۷) جعفر خان بھی
آپ کے وصال کے صرف تین سال بعد ۱۸۰۱ ھیں انتقال کر گیا۔

جعفرخان کی بیوی بھی حضرت خواجہ کی عقیدت مند تھیں، وہ ایک بارشدید بیار ہوئیں تو آپ کی دعا ہے اللہ تعالیٰ نے اسے صحت عطا کی (۸) جعفرخان کی زوجہ فرزانہ بیگم، بمین الدولہ آصف خان کی بیٹی، ممتاز کل (ملکہ شاہ جہان) کی بہن تھی" بی بی جیو"عرف تھا۔ شہرادہ محمد اعظم اور محمد اکبر (پسران اور نگزیب) جعفر خان کی وفات (۱۸۰اھ) پرتعزیت کرنے کے لئے بی بی جیوفرزانہ بیگم کے گھر گئے تھے (۹)۔

حضرت خواجہ نے اپنے ایک مکتوب میں فرزانہ بیگم کے مرض سے شفایاب ہونے پر \* خوشی کا اظہار فر مایا ہے(۱۰) جعفر خان کا فرزند نامدار خان بھی حضرت خواجہ سے عقیدت

| (٢) اليناس/ ٩٨/١١١١          | (۱) محرمعصوم، خواجه: مكتوبات ۱۳۸/۹۴/۸۳۱     |
|------------------------------|---------------------------------------------|
| (٣) الينام/٢٣/١١٩            | (٣) اينا ١١١١/١١١ (٣)                       |
| (۲) الضأ۸۸/۱۱۲               | (٥) عبيدالله، خواجه: خزينة المعارف ٥٢/٣٢    |
| (۸) صفراحمد:مقامات معصوی ۲۱۰ | (۷) الصناس / ۱۳۷                            |
|                              | (٩) شاه نوازخان: مَاثر الامراء ا /٥٢٩ - ٥٣٠ |

(١٠) محمعصوم، خواجه: مكتوبات ١١١١/٣٥١

ر کھتا تھا (۱) وہ اہم ملکی مہمات میں شریک رہا سے اعلیٰ مناصب عطا ہوئے اودھ کا صوبہ دار بھی رہا، اورنگزیب کی اس پرخصوصی عنایات تھیں (۲) اس کا بیٹا دیندار خان مخاطب بہ مرحمت خان بھی منصب دارتھا (۳)۔

اورنگزیب کا ایک قدیم ملازم اور شنرادگی کے زمانے کا ایک ساتھی ضیاء الدین حسین بذختی مخاطب به اسلام خان بھی حضرت خواجہ سے خصوصی عقیدت رکھتا تھا، اورنگزیب نے اسے ترقی دی اور کشمیر کا صوبہ دار بنا دیا ، ۲۵۰ اھ/ ۱۹۲۳ء کو انتقال کیا، اسے میرمحمد نعمان بخشی (خلیفہ حضرت مجد دالف ٹانی) سے بڑی عقیدت تھی اور انہی کے مزار (اکبر آباد) بخشی (خلیفہ حضرت مجد دالف ٹانی) سے بڑی عقیدت تھی اور انہی مزار (اکبر آباد) کے جوار میں دنن ہوا۔ اس مزار کے نز دیک اس نے ایک مجد بھی بنوائی تھی ، اسلام خان کی ایک دختر میرمحمد ابراہیم بن میرمحمد نعمان بذختی سے منسوب تھی (۴)۔

حضرت خواجہ کے جارم کا تیب اس کے نام ہیں جن میں اس کے صوفیانہ معارف کے جوابات دیے گئے ہیں (۵)۔

اسلام خان بدختی کا بیٹا میرعیسی مخاطب بہ ہمت خان بھی حضرت خواجہ کا ارادت مندتھا،
ہمت خان کی تربیت خود اور نگزیب نے کی تھی ممتاز علاء اور شعراء کے علاوہ اہل ہنر ہو کمال
اس کی محفل میں باریاب ہوتے تھے، وہ خود شاعر تھا، اس نے مختلف ملکی مہمات میں اہم
کردار اداکیا، اس کے بیٹے محمد سے مرید خان اور روح الله نیک نام خان بھی منصب دار
تھے(۲)۔ہمت خان (میرعیسی ) سے مولف مقامات معصومی نے ایک روایت بھی بیان کی
ہے(ک)۔معروف شاعر میرمحمد افضل ثابت ہمت خان ہی کا قابل فرزندتھا (۸)۔
مضرت خواجہ کے دوم کا تیب ہمت خان کے نام ہیں جن سے اس کی تصوف شناسی کا

<sup>(</sup>۱) مقامات معصوى ۱۰

<sup>(</sup>r) مَارُ الامراء ٣ / ١٨٢ - ١٨٢ ، اطبر على: ٢٠٥،١٨١،١٠٢

<sup>(</sup>٣) حارثی، محمد بن رستم: تاریخ محمدی ۸ (۳) مآثر الامراءا /٢١٦–٢١٩

<sup>(</sup>۵) محم معصوم، خواجه: مكتوبات ا/۱۱۹،۱۹۸،۳/۱۱،۵۱

<sup>(</sup>٢) مَارُ الامراء ٣/ ٢٥٧ - ٢٤٦

<sup>(</sup>٨) ثابت كے حالات كے مآخذ كے لئے ديكھئے: تاریخ محمدی ١٠٧ (مع تعلیقات عرثی ٢١٥-٢١٦)

اندازه موتا ب(۱)\_

حضرت میر محدنعمان بدخشی (خلیفهٔ حضرت مجدد الف ثانی) کے صاحبزادے میر محرابراہیم اورنگزیب کی شنرادگی کے زمانے ہی سے اس سے دابستہ تھے وہ نہایت نیک و صالح تھے، ٧٤ وا حكوجب صاحبز ادگان سر مندج كے لئے روانہ ہوئے تو ميرمحد ابراہيم ان کے ساتھ بندرگاہ سورت تک آئے وہاں ان پرحرمین الشریقین کی محبت نے غلبہ کیا تو وہ بادشاہ اوراینے خاندان سے اجازت لئے بغیر ہی حضرات کے ساتھ روانہ ہو گئے وہاں جاکر انہوں نے اورنگزیب کی حصول سلطنت کے لئے دعا کی اور حضرات سے ساتھ والیس ہندوستان آ گئے اس وقت اورنگزیب جنگ تخت تشینی میں کامیاب ہوکر تخت پرجلوہ افروز تھا وہ مبار کبادد ینے کے لئے بادشاہ کے پاس گئے تو بادشاہ نے ان سے کہا کہتم اہل حرمین سے واقف ہومیں اپنی کامیابی کی خوشی میں کھے نذرونیاز اہل حرمین کے لئے تہمیں دے رہاہوں تم وہاں جاؤاوران کے حوالے کر دووہ شاہ یمن امام اساعیل ہے بھی ملے تھے یمن میں ہی ٠٤٠ اه كوانقال كياو بين مدفون بين (٢) مّا ثرعالمكيري مين ہےكہ بادشاہ نے اى سال جھ لا کھیں ہزاررو ہے کی اجناس اہل حرمین کے لئے میر محدابراہیم کودے کرروانہ کیا (۳)۔ میر محدنعمان بدخشی کے ایک اور صاحبز ادے میر محد اسخی آغاز جوائی میں منصب دار تھے لیکن نوکری ترک کرکے گوشہ شین ہو گئے ۸۱۱ ھا دو فات ہو کی (۴)۔

محرمیرک بیک بدختی گرزدار بھی حضرت خواجہ سے ارادت رکھتے تھے، حضرت خواجہ کے میرک بیک بدختی گرزدار بھی حضرت خواجہ کے چارمکا تیب اس کے نام بیں (۵) محمر میرک نے استدعا کی تھی کہ حضرت خواجہ اپنا کوئی خلیفہ ہماری تربیت کے لئے جمیجیں تو آپ نے حافظ محمرصادق کا بلی (۲) کواس مقصد کے خلیفہ ہماری تربیت کے لئے جمیجیں تو آپ نے حافظ محمرصادق کا بلی (۲) کواس مقصد کے

<sup>(</sup>۱) محمعهوم، خواجه: مكتوبات ا/۲۱۸/۱۹۵/۲۰۳۹

<sup>(</sup>٢) عبدالفتاح:مفتاح العارفين ٢٥١-الف (٣) مستعد خان محمرساتي: مَاثر عالمگيري ٢٨

<sup>(</sup>١١) مقاح العارفين:٢٥٦-الف

<sup>(</sup>۵) محمعصوم، خواجه: مخوبات ۱۱۲/۲۳۰/۳۹/۳،۱۹۲/۱۱۲/۲ /۹۹/۲۰/۹۹/۲۸۰/۲۸۹ (۵)

<sup>(</sup>١) مقامات معصوى ٩٨ ٣

لخ روانفر مايا، لكصة بين:

حقائق ومعارف آگاه اخوی اعزی شیخ محمد صادق از اخص وخلص احباب این جانب ست بلکداز راه ولا دت معنوی داخل فرزندان ماست بالتماس شارواندآن حدودنموده شده است (۱)

حضرت خواجہ محمد عبیداللہ مروج الشریعت نے بھی اس کے نام ایک مکتوب میں لکھا ہے کہ خواجہ محمد میرک کھا ہے کہ خواجہ محمد صادق کی صحبت کوغنیمت جانو (۲) خواجہ سیف الدین کا ایک مکتوب محمد میرک کے نام ہے جس میں اس کے ایک خواب کی تعبیر بیان کی گئی ہے (۳)۔

قصور کے افغان امراء میں سے ہمس خان خویشگی، الہ داد خان خویشگی اور قطب الدین خان خویشگی اور قطب الدین خان خویشگی (۲) بھی حفرت خواجہ کے حلقہ مریدین میں شامل تھے، ان میں قطب الدین خان خویشگی (ف ۸۸۰ اھ/ ۱۹۷۷ء) بہادرافغان تھا جس نے جنگ تخت نشینی میں اعلانیہ اور نگزیب کی حمایت کی تھی اس نے اس جنگ کے دوران شیخ آدم بنوڑی کے مشہور خلیفہ شیخ عبدالخالق قصوری کی خدمت میں حاضر ہوکراور نگزیب کی کامیا بی کے لئے دعا کی درخواست کی تھی (۵)۔

ان امراء کے علاوہ طاہر خان، قباد خان، ترکتاز خان، سرانداز خان، تیرانداز خان، شمشیر خان، الله داد خان، شرزہ خان (قلعد ارکابل) میر یعقوب خان (دیوان کابل)، شمشیر خان، الله داد خان (میرک معین الدین احمد خوافی) مترجم شرعة الاسلام، میرعبدالقادر مخاطب به دیانت خان، سیدعبدالرحیم بن اسلام خان مشہدی، مرز اابوالمعالی مخاطب به مرز الخاب محد مراد خان بن مرشد قلی خان بھی حضرت خواجہ سے عقیدت رکھتے خان، میال معقول، محمد مراد خان بن مرشد قلی خان بھی حضرت خواجہ سے عقیدت رکھتے

<sup>(</sup>۱) مکتوبات معصومیه: ۲۸۶/۲۴۰/۳۱

<sup>(</sup>۲) عبیدالله، خواجه: خزیمهٔ المعارف ۱۱۸ / ۱۳۵ اس کے نام خواجه عبیدالله کے ۹ مکاتیب ہیں (رک تعلیقات مقامات معصومی ۱۲/۵۱۰) (۳) سیف الدین خواجه: مکتوبات ۱۸ / ۳۳

<sup>(</sup>٣) ان افغان امراء کے مختر حالات کتاب حاضر کے تعلیقات میں ملاحظہ کریں ٥١٠ / ١٢

<sup>(</sup>۵) اس داقعہ کی تفصیل مقدمہ ہذامیں بیان کی جا چکی ہے۔

تق (۱)\_

شخ محمر یارمخاطب به خدا پرست خان (ف ۱۱۲۳ه) کوتو مقامات معصوی میں آپ کے خلفاء میں تحریر کیا گیا ہے(۲) وہ چودہ سال تک حضرت خواجہ کی خدمت میں رہے تھے(۳)۔

از واج امراء اورنقشبندی مشائخ

امراء کی عقیدت مندی کا حال تو آپ پڑھ جکے اس عہد کے امراء کی ازواج بھی ارادت وموانست میں امراء سے کسی طرح پیچھے نہیں تھیں، نہایت اختصار کے ساتھ بعض خواتین کے حضرات مجدد بیہ کے حلقہ میں داخل ہونے کا تذکرہ کیا جارہا ہے۔

بگیات کے ساتھ تعلق کا ایک کلیہ حضرت خواجہ خود بیان فرماتے ہیں کہان کے مزاج کو نیک خیال کرتے ہوئے ان کی تربیت کرنی جاہئے (۴)۔

میرزاعبدالرحیم خان خانان کی بیٹی جان جانان بیگم حضرت خواجہ محرسعید سے بیعت تھیں اور اپنے مکاشفات آپ کی خدمت میں لکھ کران کی تعبیر وحقیقت معلوم کرتی رہتی تھیں ایک عریضہ کے ذریعہ اس نے چند مکاشفات لکھے جن کے جواب میں آپ نے گئی تجاویز پیش کیں اور فر مایا ان تشریحات کے سمجھنے میں دشواری ہوتو میر محمد نعمان بذش سے رجوع کریں ،ای مکتوب میں آپ نے اسے لکھا ہے کہ اس زمانے میں بدعات اتن کثرت سے رواج پاگئی ہیں کہ ان سے بچنا ازبس لازم ہے، اس زمانے میں کوئی ایک متروکہ سنت کو رواج دیتو اسے سوشہیدوں کے برابر ثواب ملے گا(۵)

<sup>(</sup>۱) ان امراء كخفر حالات بم نے تعليقات كتاب حاضر ۱۱/۵۱-۱۹ ميں لكھے ہيں۔

<sup>(</sup>٢) مقامات معصوى ٥٠٥ (٣) الصاّعات

<sup>(</sup>١١٥/ ١١٥/ ١١٥/ ١١٥/ ١١٥/

<sup>(</sup>۵) محرسعید، خواجہ: مکتوبات ۵۱ / ۱۱۲ – ۱۱۵ جانان بیگم جج نے مشرف ہوئی تھی اور قرآن مجید کی تفسیر کھنے کی معاوت حاصل کی اور شاعر ہمجی تھی (صباح الدین عبد الرحمٰن: بزم تیموریہ ۲۳۳/۳) نیز ملاحظہ ہو: آئین اکبری ا / ۳۲۳ (تعلیقات بلوخمان)

اورنگزیب کی دوبہنیں سیاسی کردار کے اعتبار سے قابل ذکر ہیں اول جہاں آرا بیگم جو شاہ جہاں کے ایام بیاری ہیں دربار کی سیاست پر چھائی ہوئی تھی اور داراشکوہ کی حامی تھی اس کا رجحان بھی داراشکوہ کی ملتب فکر کی طرف تھاوہ دارا کے مرشد ملاشاہ بدخشی کی مرید اور اس کا رجحان بھی داراشکوہ کی مکتب فکر کی طرف تھاوہ دارا کے مرشد ملاشاہ بیں اورنگزیب کی ان کے حالات و افکار پر ایک رسالہ صاحبیہ کی مولفہ تھی اس کے مقابلہ میں اورنگزیب کی جھوٹی بہن روشن آرا بیگم اورنگزیب کی طرف دارتھی اور اورنگزیب کے شخ طریقت حضرت خواجہ محمد معموم کی مرید تھی ،اس نے جنگ تخت شینی کے دوران دربار بادشاہی میں اورنگزیب کے خلاف ہونے والی سازشوں سے بھی اسے آگاہ رکھا تھا (۱)۔

ایسامعلوم ہوتا ہے کہ شہرادی بیعت تو حضرت خواجہ محمد معصوم سے تھی لیکن اس کی باطنی تربیت کے سلسلے میں اس تربیت آپ کے فرزندخواجہ سیف الدین کے سپردگی گئی تھی ،اسی تربیت کے سلسلے میں اس کے نام ان کے کئی مکا تیب ہیں جن میں سے بعض کے مندرجات کی روشنی میں اس خاتون عفت نثان کی روحانی سرگرمیوں کی تفصیل بیان کی جار ہی ہے۔

پہلے مکتوب میں سلسلہ نقشبند ہے مجدد ہیہ کے اشغال کی حقیقت اس پرواضح کی ہے(۲)
دوسر سے مکتوب میں فنای قلب کی ماہیت کا بیان ہے(۳) ایک مکتوب شنر ادی کے خط
کے جواب میں لکھا ہے جس میں اس نے اتحاد صفات خود باصفات حق نوشتہ بود.....(۷)
کے معنی دریافت کئے ہیں۔

ایک اور مکتوب میں فنا و بقاء کے بیان کے بعد کلمہ طیبہ کا تکرار کرنے کی تاکید کی ہے۔ ایک مکتوب میں شنرادی نے اپنا مکاشفہ لکھا تو اس پرخوشی کا اظہار فر مایا ہے (۱)۔ حضرت خواجہ سیف الدین کے ایک مکتوب سے توبیہ امر بالکل واضح ہے کہ شنرادی روشن آ راء کوخوا تین کی روحانی تربیت کرنے کی اجازت دی گئی تھی بعنی اسے آپ نے خلافت بھی دی تھی اس مکتوب میں ان خوا تین کے اساء بھی لکھے ہیں جو با قاعدہ شنرادی کی خلافت بھی دی تھی اس مکتوب میں ان خوا تین کے اساء بھی لکھے ہیں جو با قاعدہ شنرادی کی

<sup>(</sup>۱) نجیب اشرف ندوی: مقدمه رقعات عالمگیر ۲۹۲،۳۸۷ س-۳۹۳

<sup>(</sup>٢) سيف الدين، خواجه: مكتوبات ١٥/١١-٠٠ (٣) الصنا٨ (٢٠-٢١

rr/11 (٦) اليناه/11 (٦) اليناء (٦) اليناء (٣)

محمرانی میں مثق سلوک میں مصروف تھیں ان میں عصمت آب خانم جیو، بی بی حافظہ اور خیر النہاء قابل ذکر ہیں جن کے روحانی معاملات و مکاشفات پرآپ نے بزرگانہ نظر ڈال کر اطمینان کا اظہار کیا ہے کہ ان کوؤکر سلطانی میں مشغول کریں (۱)۔

ایک مکتوب میں شنرادی کے مکاشفات پڑھ کر اے شرح صدر کی بثارت دی ہے(۲)۔

ایک اور خط میں اس کے مکاشفات پراطمینان کا اظہار کرتے ہوئے اے لکھا ہے کہ تمہار امعاملہ فنا کے در ہے کو بینچ چکا ہے اور وضاحت کی ہے کہ:

" قائلان وحدت وجودتفرقه درمیان ظل واصل نمی کنند" (۳)

ایک عریضہ میں اس نے اپنے چند مکاشفات کھے تو اس کے جواب میں آپ نے فر مایا تزکیہ وتصفیہ حد کمال تک پہنچ جائے گا (۳) روش آرا بیکم نے اپنی نوتھیر شدہ حو یلی میں جا کرمشق سلوک کی تو وہاں کی واراوت و مکاشفات بھی آپ کو لکھے جس پر آپ نے بتایا کہ ہر جگہ اور مقام کے مکاشفات جداگانہ ہوتے ہیں (۵)۔

خواجہ میف الدین نے روش آراکی وفات (۱۰۸۲هم/۱۲۷۱ء) پراس کے بھائی اورنگزیب کوتعزیت کا خط لکھا،فر ماتے ہیں:

از استماع این داقعه با کله آن قدر به این عاصی د دیگرفقرای طریقه علیه نم واندوه روآ درد که چگونه معروض دارد.....(۲)

مولف نے اپی والدہ محترمہ سے جو کہ حضرت خواجہ محمد معصوم کی صاحبزادی تھیں موانت کی ہے کہ ایک بارشنرادی نے حضرت خواجہ کو ایک خطاکھا جس میں نہایت عقیدت و موانت کی ہے کہ ایک بارشنرادی نے حضرت خواجہ کو ایک خطاکھا جس میں نہایت عقیدت و موانت کا اظہار کیا، یہ خط پڑھ کر آپ نے فر مایا کہ طبقۂ سلاطین خصوصاً مستورات میں مشاکخ سے اس قتم کی محبت ''عنقا مغرب'' ہے، یہ مض الله تعالیٰ کافضل ہے کہ اس عہد میں مشاکخ سے اس قتم کی محبت '' عنقا مغرب' ہے، یہ مض الله تعالیٰ کافضل ہے کہ اس عہد میں

<sup>(</sup>۱) اليناسم (۲) اليناسم/ (۱) اليناسم/ (۱) اليناسم/ (۱) اليناسم/ (۱) اليناسم/ (۱) اليناسم/ (۱) الينامم/ (۱) الينامم/ (۱) الينامم/ (۱)

ميرى وساطت سے شاہ وگدا كومجت لافانى سے حصدوا فرمل رہا ہے(١)۔

حضرت خواجہ محم معصوم کے روضۂ مبارک کی تغییر کی سعادت بھی ای شنر ادی روشن آراء کو نصیب ہوئی (۲) اس نے اس نیک مقصد کے لئے بڑا اہتمام کیا اعلیٰ درجے کے معمار ایران سے بلائے جس مقام پر آپ کا مزار تغییر کیا گیا تھا وہ قطعہ اُراضی خواجہ سیف الدین کی ملکیت تھا (۳) اس روضہ کی تغییر پر ایک لا کھ روپے صرف ہوئے پانچ ہزار اشرفیاں گنبدوں پراور چالیس ہزار روپے میں روضہ سے ملحقہ مجد تغییر ہوئی (۲)۔

زیب النساء (ف ۱۱۱۳ ) بنت اورنگزیب شخ عبدالا حدوحدت (بن خواجه محرسعید) سے عقیدت رکھتی تھی شخ وحدت کے چند مکا تیب بھی اس شنرادی کے نام ہیں جن میں اسے پندونصائح اور بعض مسائل عرفانی ہے آگاہ فر مایا ہے (۵)۔

خواجہ محمد نقشبند ٹانی کے گئی مکا تیب امراء کی از واج کے نام ہیں، لیکن جامع مکتوبات نے ان خوا تین کے نام نہیں لکھے، ان مکا تیب سے انداز ہ ہوتا ہے کہ یہ خوا تین آپ سے بڑی عقیدت رکھتی تھیں اور خانوادہ مجد دیداور مریدین کی خوا تین کی مالی امداد بھی کرتی رہتی تھیں، شخ محمد انٹرف کے صاحبز ادے کی شادی شخ محمد یکی (بن حضرت مجد دالف ٹانی) سے قرار پائی تواس کار خیر کے لئے دوسور و پے کی رقم ایک خاتون محتر مہنے اداکی (۲)۔ ای طرح خواجہ سیف الدین کے بھی چند مکا تیب امراء کی از واج کے نام ہیں، ایک

<sup>(</sup>۱) صفراحمه: مقامات معصوی ۲۳۳

<sup>(</sup>٢) الصِناً ٢٥٧، عبدالفتاح: مفتاح العارفين، خطى، ورق٢٥٦ - الف

<sup>(</sup>۳) مقامات معصوی ۲۵۷ (مولف روضة القيوميه نے لکھا ہے کہ وہ زمين خواجه عبيدالله مروح الشريعت کی تھی جو درست نبيں ہے ۱۷۲/۳)

<sup>(</sup>۴) کمال الدین محمد احسان: روضة القیومیه ۱/۱۷۱، ۱۷۳ تفصیلات کے لئے دیکھئے تعلیقات کتاب حاضر ۳-۲،۲-۱/۲۵۷

<sup>(</sup>۵) وحدت، عبدالاحد: محکشن وحدت ۴۴،۵۱/۵۲،۵۵/۸۲ ان مکاتیب کوحفزت وحدت نے اشعار سے بھی مزین کیا ہے۔

<sup>(</sup>٢) محمنقشبند ثاني، خواجه: وسيلة القول ٢ /٨/٣ ال خاتون كي نام خواجه نقشبند كي مكاتيب موجود بيل-

خط بی بی عرب خانم کے نام ہے جس میں اس کے شوہرسید امیر خان کی وفات پر افسوس کا اظہار کیا گیا(1)۔

اں متم کے دیگر مکا تیب بھی ہیں جن میں سے صرف چند مثالیں پیش کی گئی ہیں۔ دیگر سلاسل کے مشاکخ اور اور نگزیب

سلسلۂ نقشبندیہ کے بزرگوں کے علاوہ دیگر سلاسل کے صوفیہ کرام وعلاء عظام کے ساتھ اورنگزیب اوراس سے پہلے کے سلاطین کے ساتھ تعلقات کے ثبوت کتب تاریخ میں ملتے ہیں، ایسے رائخ العقیدہ بزرگوں کی خاصی تعداد ہے جن سے سلاطین مغلیہ ربط وضبط رکھتے تھے، ان میں سے چندمعروف شخصیات کامختصر تذکرہ کیا جارہا ہے۔

شخ عبداللطیف بر ہانپوری امر بالمعروف ونہی عن المنگر میں نہایت متشدد تھے، ان کی یہی صفت اورنگزیب جیسے متشرع بادشاہ کو پسندھی جس کی وجہ سے وہ ان کا معقد تھا (۲) شہرادگی کے زمانے سے بی اس کے شخ کے ساتھ عقید مندانہ مراسم تھے اس نے چندگاؤں ان کی خانقاہ کے لئے چیش کئے تو قبول نہ کئے، اس نے اس کی وضاحت کرنا جا بی تو فر مایا کہ خیر و برکت حاصل کرنا جا ہے ہوتو گوشہ نشین اور فقراء کے لئے وظا کف مقرر کرو، مظلوموں کو ظالموں سے بچاؤ اور دیگر فیمیتیں کیں۔

اورنگزیب جنگ تخت نشینی کے لئے برہان پور سے تیاری کر کے نکلنے سے پہلے شخ برہان شطاری (ف ۱۰۸۳ھ/ ۱۹۷۱ء) سے ملنے کے لئے گیا، شخ برہان بادشاہوں اور امراء سے ملنا اپنے صوفیانہ مسلک کے خلاف سیجھتے تھے، اس لئے اورنگزیب بھیس بدل کران گی مجلس میں گیا، ایک نو وار دکود کھے کرشنخ برہان نے نام پوچھا تو اورنگزیب نے ابنانام بتایاء شخ اس کی طرف مخاطب نہیں ہوئے اور نہ ہی اسے کوئی تبرک دیا، اورنگزیب دوسرے روز پھر خانقاہ میں گیا، شخ نے آزردگی کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہ تم کو یہ جگہ بسند ہے تو لے لوہ مم

<sup>(</sup>۱) سيف الدين، خواجه: كمتوبات ٢١/ ٢٢، ٢١ / ١٠٠

<sup>(</sup>٢) شيخ عبداللطف (ف٢١٠١ه/ ١٩٥٥ء) كم حالات كم آخذ كيليّ د يميّ تعليقات كتاب حاضر ٥٠٥/٣

کہیں اور چلے جائیں گے لیکن تیسرے روز اور نگزیب پھرحاضر ہوا وہ نماز کے لئے خانقاہ سے باہرنگل رہے تھے اورنگزیب ان کے سامنے مود بانہ کھڑا ہو گیا اور کہا کہ داراشکوہ نے شریعت کےخلاف کئی اقدام کئے ہیں اگر مجھے حکومت ملی تو اسلامی احکام جاری کردوں گا، آب باطنی توجفر مائیں، شیخ بر ہان نے کہا کہ ہم جیسے کم اعتبار فقیروں کی دعاہے کیا ہوتا ہے تم بادشاہ ہونیکی ،عدل پروری اور رعیت نو ازی کی نیت کے ساتھ دعا کروہم بھی دعا کے لئے ہاتھا تھاتے ہیں،اس وقت اورنگزیب کے ساتھ شیخ نظام تھے انہوں نے اورنگزیب ہے کہا بادشابی مبارک ہو(ا)۔

سید شیر محمد قادری بر ہانپوری (ف ۱۰۲ه/۱۹۹۰ء) کے ساتھ اورنگزیب کی ارادت شنرادگی کے زمانے سے ہی تھی اور وہ خلوت میں بھی اس کے ساتھ رہے تھے بعض سفروں میں اس کے ہمر کاب بھی رہے(۲)۔

اورنگ آباد کے قیام کے دوران اورنگزیب نے سید فیروز نامی ایک صوفی کے ساتھ کئی مرتبہ شب جمعہ گزاریں اور وہ بادشاہ بننے کے بعد بھی ان سے ملتار ہا ( س)۔

اورنگزیب کے معاصرا یک اور بزرگ میرسیدمحمد قنوجی بھی بلندیا میا اور چشتی سلسلہ کے صوفی تھے، اور نگزیب نے ان کو اکبرآباد بلالیا، اور بہت ہی تو قیرواحر ام سے اپنے پاس رکھا، وہ ان سے امام غزالی کی تصانیف خصوصاً اجیاء العلوم اور دوسری کتب سلوک پڑھوا کر سنتراور ہفتہ میں تین روز سیدصاحب کے ساتھ ندا کرہ کرتا تھا (م)۔

ایک بارمیرسیدمحمر قنوجی اورنگزیب سے ملے تواس نے ایک ہزاررو پے اور دوخوان میوہ بطورنذرپیش کئے (۵)۔

میرسید قنوجی فآلوی عالمگیری کی تدوین میں بھی شریک رہے(۲)۔

<sup>(</sup>١) خافي خان: منتخب اللياب٢/ ٥٥٢ (٢) بخآورخان: مرأة العالم ٢/٩٠٣ (٣) الينام/٩٠٩

<sup>(</sup>٣) الفنام/١٠٠٩

<sup>(</sup>۵) ساقی مستعدخان،: مآثر عالمگیری

<sup>(</sup>۲) مجیب الله ندوی: فآلوی عالمگیری کے موفین ۲۸-۲۹

چشتی صابری سلسلہ کے معروف بزرگ شیخ داؤد کنگوہی (ف ۱۰۷۳هم/ ۱۹۲۳ء) کئی مرتبہ شاہ جہان واورنگزیب سے ملے اور شاہی عنایات سے بہرہ ورہوئے (۱)۔

مخدوم جہانیاں جہان گشت بخاری کی اولا دہیں سے ایک صاحب علم وتقوٰ کی سید جعفر احمد آبادی (ف ۱۰۸۵ھ / ۱۹۷۵ء) اور نگزیب سے ملے تتھے اس نے بردی عقیدت کے ساتھ نقد انعام ،خلعت اور ہاتھی سے سرفراز کیا ،شاعر بھی تھے صفاتخلص کرتے تھے۔ان کے بھائی رضوی خان صدر الصدور تھے (۲)

سلسلہ شطار یہ کے صوفیہ جن کے ساتھ نقشبندی مشائخ کے تعلقات بھی خوشگوار نہیں سے اورنگزیب سے ملتے رہتے تھے اس نے ان کوبھی انعامات سے نوازاتھا، ان میں سے شخ محمد اشرف شطاری لا ہوری اس عہد کے نامور صوفی تھے وہ کئی بار بادشاہ سے ملے اور انعامات سے نواز سے گئے، ۲۵۰ اھ/ ۱۹۲۳ء کوایک ملاقات میں اورنگزیب نے انہیں انعامات سے نواز سے گئے، ۲۵۰ اھ/ ۱۹۲۳ء کوایک ملاقات میں اورنگزیب نے انہیں ایک ہزار روپے نذر کئے، اگلے سال وہ در بار میں آئے تو انہیں تین ہزار روپے انعام دیا گیا، شخ محمد انثر ف کچھ محمد دبلی میں اورنگزیب کے پاس بھی مقیم رہے جب واپس آئے تو بارہ میں ایک مدرسہ اور بادشاہ کی پیش کردہ رقم ای ہزار و پے تھی انہوں نے اس رقم سے لا ہور میں ایک مدرسہ اور خانقاہ تعمیر کردوائی (۳)۔

شخ محمد اشرف لاہوری کے شخ زادے شخ عبدالملک بھی کی بارشخ آشرف کے ساتھ اورنگزیب سے ملے تنے (۴)۔

اورنگزیب سے ملاقات کرنے والے مشائخ میں سے سید نعمت الله، شخ عبدالرحمٰن

(٢) بخاورخان: مرأة العالم ٢/١٥٦ -١١٦

٧- بخاورخان: مرأة العالم ٢/٨١٧

<sup>(</sup>۱) شیخ و سیمی کے حالات پر حدائق داؤدی ایک اہم تذکرہ ہے جس پر رسالہ برہان، دبلی، (می ۱۹۷۰ء) میں ہمارا کیک س تعارفی مقالہ جھب جائے۔

<sup>(</sup>٣) شیخ محمداشرف لاہوری کے ملفوظات ان کے ایک ارادت مندسلیمان بن شیخ سعدالله نے احوال مشاکح کبار کے عام ہے جمع کئے تھے جے ہم نے ایک مقدم مقدمہ کے ساتھ مرتب کر کے شائع کردیا ہے جس میں ان کے حالات ملاحظہ کریں۔

(مولف مراَة الاسرار)، شخ پیرمحدسلونی، سید فاضل گجراتی، شخ بایزید قصوری کے نام بھی کتب تاریخ میں درج ہیں(۱)۔

اورنگزیب کے عہد میں درجہ اول کے علاء بھی موجود تھے، اس نے فآلؤی عالمگیری مرتب کروانے کے لئے ملک کے طول وعرض سے اکابر علاء کوجھ کیا، مولا تا مجیب الله ندوی نے فالؤی عالمگیری کے مرتبین کے حالات یک جا کر کے ایک کتاب مرتب کی ہے جو اس امر کی بین شہادات ہے کہ اس کے عہد میں راسخ العقیدہ علاء کی کی نہیں تھی اور وہ بخوشی اس کی متعیانہ ذندگی کی بدولت اس کے ساتھ تعاون کررہے تھے۔

مولفین فاؤی عالمگیری کے علاوہ ملامحمہ یعقوب، شخ سلیمان منیری، شخ عبدالعزیز اکبرآبادی، ملاقطب ہانسوی، شخ قطب برہان پوری، ملاعوض وجیہ، قاضی عبدالوہاب، مولانا سیدمحمہ بجاپوری، حاجی احمد سعید بہاری، قاضی خلیل الرحمٰن، سیدعلی اکبر سعد الله خانی، ملامحمہ اکرم لا ہوری، ملاعبدالباقی جون پوری، قاضی عنایت الله مونگیری، قاضی محت الله بہاری (مخاطب بہ فاضل خان)، شخ نصیرالدین ہروی، مولانا عبدالله بن مولانا عبدالکیم سیالکوٹی اور میرمرتضی واعظ ملتانی خاص طور پر قابل ذکر ہیں (۲) جن کے ساتھ اور نگزیب کے مراسم صرف اس لئے تھے کہ یہ حضرات حق گواور داسخ العقیدہ علاء تھے۔

اورنگزیب کے لئے احترام والقاب صرف مجددی حضرات نے ہی نہیں لکھے بلکہ دیگر سلامل کے صوفیہ نے جو القاب اس کے لئے لکھے ہیں و ُہ بھی ملاحظہ کرنے کے قابل ہیں۔اورنگزیب کے نام معنون ہونے والی کتب کثیر تعداد میں ہیں،ان سب کا احاطہ کرنا دشوارے۔

قادری سلسلہ کے ایک عالم شخ محمد اشرف بن محمد مرید شاہدری لا ہوری نے تحفۃ الحسینی کے نام سے نقتہی مسائل پر ایک کتاب تالیف کی تو اور نگزیب کے نام معنون کرتے ہوئے اس کے نام سے نقبی مسائل پر ایک کتاب تالیف کی تو اور نگزیب کے نام معنون کرتے ہوئے اس کے لئے شاندار اور طویل القاب لکھے، اس طرح ان کے ہم نام شخ محمد اشرف شطاری

<sup>(</sup>١) بخاورخان: مرأة العالم ٢/١١ م ١١م،١٩،١٩،٠١٨

<sup>(</sup>٢) الصناء / ٥٦ - ٥٥ موصباح الدين عبد الرحمن: برم تيوريه ١٠ - ٢٠ م

لا ہوری جن کا ذکر کیا جاچکا ہے کے ملفوظات جمع کئے گئے تو جامع نے اور نگزیب کے لئے جو القاب درج کئے ہیں وہ کسی طرح بھی حضرات مجد دید ہے کم نہیں ہیں، لکھتے ہیں:

القاب درج کئے ہیں وہ کسی طرح بھی حضرات مجد دید ہے کم نہیں ہیں، لکھتے ہیں:

کا سراعناق ارباب کفروزندقہ ، ہادم اساس نخوت رفضہ و ملاحدہ ...... می مراسم
دین وملت ......(۱)

مشہور عالم دین اور شخ طریقت خواجہ خاوند محمود لا ہوری جو بظاہر حضرات مجد دیہ کے حامی نہیں تھے، کے فرزند خواجہ معین الدین کشمیری جوہیں سال سے ہندوستان میں داراشکوہ کے زیراثر الحادوزندقہ کی فضااور بدعات کی وجہ سے پریشان تھے جب اور نگزیب کا دور آیا تو انہوں نے شکر خداوندی کے اظہار کے طور پر کلام پاک کی ایک تغییر کصی اور اسے اور نگزیب کے حضور پیش کیا '' شاہ اور نگزیب عاد لے عالمگیر'' اس کی تاریخ تالیف ہے (۲) خواجہ معین الدین کشمیری کی یہ تغییر زبدۃ التفاسیر کے نام سے مشہور ہے ہمیں خلیل الرحمٰن داؤ دی مرحوم کے ذخیرہ کتب میں سے اس تغییر کا وہ خطی نسخہ ملا گیا ہے جو مصنف نے اے اور کو اور نگ زیب کی خدمت میں پیش کیا تھا، اس کے چنداورات کا عکس یہاں دیا جا رہا ہے، ای طرح زبد خواجہ خاود داخیر ایشیاء سے اور نگزیب کو اس کی خذت شینی پرمبارک باد کا خطاکھا (۳)۔

حضرات مجدديه كاسفرحر مين الشريفين

صوفیہ کرام، خصوصاً مثاکے نقشبندیہ کی تحریرات میں اس پاک سرزمین پر حاضر ہونے کی خواہش اور با اوقات نہایت اضطراب کے ساتھ حرمین الشریفین کے بارے میں "مکا شفات، غیبانہ" کا ذکر ملتا ہے، حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی ای مقدس سرزمین پر

<sup>(</sup>١) سليمان بن سعد الله: احوال مشائخ كبار (متن ١)

<sup>(</sup>۲) محمر عمران نوکل، قاضی: معین بن محمود کشمیری اور ان کی تصانیف - مقاله مشموله معارف اعظم گرده ماری ایسانیف - مقاله مشموله معارف اعظم گرده ماری ایسانی بن ۱۹۸۷، جنوری ۱۹۸۳، خیز انهول نے اپنی ایک اور اہم علمی کاوش فقاوی نقشبند بیاسی اور نگزیب کے نام معنون کی (ایسناً: مئی ۱۹۸۳ء)

<sup>( \*)</sup> محر كاظم شيرازى: عالمكيرنام ١٢٩\_

حاضری کے ارادہ سے نکلے تھے لیکن کعبہ مقصود دہلی ہی میں مل گیا، پھر سر ہند شریف میں "
" نزول کعبہ' کاواقعہ اور مکاشفہ اس ذوق وشوق کی نشاند ہی کرتا ہے۔

حفرت خواجہ محمد معصوم ۷۴۰ اھ/ ۱۹۵۷ء کو جج کے لئے ہندوستان سے روانہ ہوئے لیکن آپ کے ایک مکتوب محررہ ۵۵۰ اھ/ ۱۹۳۷ء سے آپ کے اس مبارک سفر کے اختیار کرنے کی خواہش کا اظہار ہوتا ہے (۱)۔

حضرت خواجہ اپنے ایک خلیفہ شیخ بایزید بن شیخ بدیع الدین سہار نپوری کو اپنے اراد ہ سفر کی اطلاع دیتے ہوئے لکھتے ہیں :

امید داریم که اداخرای ماه که ذی الحج باشد از بست و دوم تا بست و نهم انقال از سر مند داقع شود دازراه بندرسورت به کعبه مقصود و وصول میسر آید...... هر چند عقل عقیل نظر به عالم اسباب پابند می شود لیکن در راه عشق پاره از بند عقل باید برآید (۲)

مكتوب كال اقتباس مفصله ذيل نتائج اخذ موتے بين:

حضرت خواجہ جے کے ارادے سے ۲۲ ذی الجے کو سر مند سے روانہ ہوئے اور صدود ۹ مزین کے ارادے سے ۲۲ ذی الجے کو سر مند سے روانہ ہوئے اور صدود ۹ مزی الجے کو بندر سورت سے گزرنے کی قیاس تاریخ بتائی۔

حضرت خواجہ جب روانہ ہوئے تو یقیناً اس وقت سال روانگی ۱۰۲۰ اھ تھا جیسا کہ حسنات الحرمین کے ابتدائیہ میں مترجم نے وضاحت کی ہے، اس لئے اس مکتوب کا سال تحریر ۱۲۵۷ ھ/1۷۵۷ متعین کیا جا سکتا ہے۔

حضرات صاحبزادگان ہندوستان کے مختلف شہروں کے طویل سفراورسلسلۂ مجدیہ کے بزرگوں کے مزارات کی زیارت کرتے ہوئے سورت پہنچے تھے۔

حضرات جب سر ہند شریف سے روانہ ہوئے تو پہلا قیام پانی بت کی بردی مجد میں ہوا تھا (۳) بہت سے مزارات کی زیارت کے لئے بھی گئے سب سے پہلے اپنے جد برزرگوارشخ

<sup>(</sup>۱) مكتوبات معصوميه: ۲/۰) ايضاً ۲/۲۷)

<sup>(</sup>٣) مقامات معصوی ۱۸۴ (نسخه م)

عبدالاحد، پھرامام رفیع الدین (۱) اور حضرت مجد دالف ٹانی اور پھر پانی بت میں مزارشخ شرف الدین بوعلی قلندر اور شیخ احمد ترک، دہلی میں حضرت خواجہ باقی بالله، خواجہ قطب الدین بختیار کا کی، حضرت شیخ نظام الدین اولیاء، شیخ نصیرالدین چراغ دہلی اور امیر خسر و وغیرہ (۲)۔

دہلی کے علاوہ برہانپور کے کی مزارات پر بھی گئے ان میں حضرت خواجہ محمد نعمان بدخشی خلیفہ حضرت مجدد الف ٹانی اور حضرت مجدد الف ٹانی کے شہرہ آفاق سوانح نگار مولا نا محمد ہاشم مشمی کے مزار پر خصوصیت سے جانے کا ذکر ملتا ہے، حضرت وحدت لکھتے ہیں کہ حضرت شیخ محمد سعید قدس سرہ نے جب برہانپور کے قیام کے دوران خواجہ شمی کے مزار پر جانے کا قصد کیا تو عالم مثال میں وہ ہمارے استقبال کے لئے آتے ہوئے معلوم ہوئے، جس کا انہوں نے دور سے ہی اوراک کرلیا:

قال سیلنا الشیخ (محمل سعیل) فی برهانفور لبا اردت زیارة قبر علیفه مجلد الالف الثانی عواجه هاشم البلخشی استقبلنی من مقامه فادرکنی علی مسافه .....(۳)

مقامات معصوی کے مختلف مندرجات ہے معلوم ہوتا ہے کہ تقریباً تمام صاحبزادگان اس سفر میں شریک ہوئے تھے اگر روضۃ القیومیہ کے اس بیان پراعتاد کیا جائے تو بیال الله کاایک بہت بردائشکر تصور کیا جائے گا (۴)۔

مقامات معصوی کے مولف نے اس سفر کی روداد آپ کے صاحبزادہ مروج الشریعة محرعبیداللہ کے جمع کردہ ان ملفوظات سے نقل کی ہے جواس مبارک سفر میں آپ کے ہمراہ سخے۔ اور انہوں نے یواقیت الحرمین کے نام سے عربی میں آپ کے حرمین الشریفین کے دوران سفر اور وہاں قیام کے دوران آپ کے ملفوظا ف اور مکا شفات مرتب کئے تھے بعد میں آپ کے حین حیات ہی صاحب حضرات القدس ملا بدرالدین سر ہندی کے صاحبزادہ میں آپ کے حین حیات ہی صاحب حضرات القدس ملا بدرالدین سر ہندی کے صاحبزادہ

<sup>(</sup>۱) وحدت، عبدالاحدىر بهندى: لطائف المدينه ۱۳ (۲) الينأور ق ۱۲ – ۱۳ – ا (۳) الينأور ق ۱۳ ساب (۳) كمال الدين محمداحيان: روضة القيوميه ۸۹/۲

شخ محمر شاکرنے انہیں فاری میں منتقل کیا تھا، مولف مقامات کے پیش نظریبی ترجمہ تھا جس سے انہوں نے قتل واقتباس کیا ہے(ا)۔

حضرت خواجه كے خلفاء ساكن حرمين الشريفين

حضرت نواجہ محمد معصوم کے کئی خلفاء حرمین الشریفین میں مقیم اور ارشاد و تبلیخ اور درس و تدریس میں مقیم معمود ف تصان سب کے حالات و کمالات کا احاطه اس مقدمه میں مشکل ہے چند شخصیات کا مجمل تعارف کروایا جارہا ہے۔

سيدزين العابدين يمنى محدث مدنى

حضرت خواجہ کے عرب خلفاء میں ان کا نام سرفہرست ہے، روضۃ القیومیہ کے ایک بیان سے اندازہ ہوتا ہے کہ سید زین العابدین عرب سے سر ہند آکر فیضیاب ہوئے سے اندازہ ہوتا ہے کہ سید زین العابدین عرب سے سر ہند آکر فیضیاب ہوئے سے سے (۲) حضرت خواجہ نے اپنے قیام حرمین الشریفین کے دوران ان سے اجازت حدیث لی تھی (۳) حضرت خواجہ کا ایک عربی مکتوب بھی ان کے نام ہے (۴)۔

گر خان ہ

شخ عمر شافعی یمنی نے بھی آپ سے خلافت پائی (۵) اور آپ کے اتباع میں حنق مسلک اختیار کرنا چاہالیکن حضرت خواجہ نے منع کیا، یمن میں سلسلۂ نقشبند یہ کوان سے فروغ موا، خواجہ محمد صادق بخاری بھی حضرت خواجہ کی طرف سے عرب میں مصروف کار تھے(۱) مولا ناعبداللہ تجازی بھی آپ کے خلیفہ اور شخ مراد شامی کے ساتھ حضرت خواجہ کی حرمین الشریفین سے واپسی کے وقت مکہ میں حاضر تھے(۷) ان کے علاوہ حسب ذیل اصحاب الشریفین سے واپسی کے وقت مکہ میں حاضر تھے(۷) ان کے علاوہ حسب ذیل اصحاب حرمین الشریفین اور دیگر عرب ممالک میں حضرت خواجہ سے خلافت یاب ہوکر دعوت و

<sup>(</sup>۱) حنات الحرمين مارے مقدمه، حواثی اور اردور جمه سميت طبع مو چکی ہے

<sup>(</sup>٢) كمال الدين محمد احسان: روضة القيومية ٢٣٣/٢ (٣) مقامات معصوى ٨٣

<sup>(</sup>۳) محمد معصوم، خواجہ: مکتوبات ۱/۲۳ (ان کی نسبت یمنی روضة القیومیہ سے اور محدث مدنی کا لقب مقامات معصومی سے ماخوذ ہے) (۵) عبدالمجید خانی خالدی: الحدائق الوردیہ / ۱۹۷

<sup>(</sup>٢) روضة القيومية ١١٣/٢ الصنام/١١١١

ارشاد میں مصروف تھے۔

مولانا شيخ عبدالرحمٰن القراساني ،مولانا شيخ على يمنى ،م لانا شيخ ابوتراب، شيخ عبدالله مغربي صوفي (۱) -

شيخ مرادشان

اگر چہ شیخ مراد کا قیام شام میں تھالیکن اکثر حرمین الشریفین میں بھی مقیم رہتے تھے،
عربی، فاری اور ترکی زبانوں کے ماہر تھے(۲) مولف روضة القومیہ کا بیان ہے کہ جب
حضرت خواجہ جی کے لئے تجاز مقدیں میں حاضر ہوئے تو شیخ مراد بھی کئی ہزار شامیوں کے
ہمراہ آپ کے استقبال کے لئے مکہ مکرمہ پہنچے تھے(۳) بیامرمسلمہ ہے کہ ان کی وجہ سے
شام اور ترکی میں سلسلہ نقشبندیہ کو بڑا فروغ ہوا شیخ مراد نے حضرت مجدد الف ٹانی کے
مکتوبات کے بعض حصوں کا عربی میں ترجمہ کیا تھا(۴) اور ایک رسالہ فی آ داب الطریقة
النقطبندیہ (۵) اور نقشبندی سلسلہ کے ضوابط پرکئی رسائل بھی تالیف کئے تھے(۱)۔
شیخ مراد کے دونوں صاحبز ادے شیخ محمد دشقی (ف ۱۹۹ الھ/ ۵۵ کا ء) اور شیخ مصطفیٰ
حضرت خواجہ محمد زبیر سر ہندی کے خلیفہ تھے(۷)۔
حضرت خواجہ محمد زبیر سر ہندی کے خلیفہ تھے(۷)۔

شخ مراد حضرت خواجہ کے فرزندوں کا بھی ای طرح احترام کرتے تھے جب حضرت خواجہ کے وصال کے بعد آپ کے صاحبز ادے شخ محمد صبغة الله حج کے لئے گئے تو شخ مراد نے حاضر خدمت ہوکرایک لا کھروپے بطورنذر پیش کئے تھے(۸)۔

<sup>(</sup>۱) عبدالمجيد خانى: الحدائق الورويه ١٩٧، يليين بن ابراہيم سنھوتى: الانوار القدسيه ١٩٨

<sup>\*(</sup>۲) شیخ مرادشای کے حالات مقامات معصوی میں درج ہیں ہم نے تعلیقات میں بعض متند مآخذ ہے ان کے احوال و کمالات و تصانف کا تذکرہ کیا ہے ۲۹ ۳-۲۰

<sup>(</sup>٣) روضه ١/٣) مقامات معصوی ٢٠٧٠

<sup>(</sup>۵) بغدادی، اساعیل: بدیة العارفین ۲/۱۲ س

<sup>(</sup>١) مرادى: سلك الدرر ٣/٠١١ كاله، عمررضا: معجم المؤلفين ١١/١١

<sup>(2)</sup> سلك الدرر ٢/ ١١٧-١١١، روضة القيوميه ١٩٧/ (2)

<sup>(</sup>٨) مقامات معصوى ٢٨٨ (نخرم)

حضرت خواجه کے قیام حرمین کے اثرات

حضرت خواجه محم معصوم کے سفر حمین کے بڑے شبت اثرات مرتب ہوئے تھے اور ان اثرات کے بہت سے پہلو ہیں، ہم صرف دو نکات پیش کررہے ہیں: اول اس سفر کے دور ان تالیف ہونے والی کتب سلسلۂ نقشبند ہے۔ دوم اس سلملہ کی نشر واشاعت عربتان میں۔

قیام حرمین کے دوران تالیف ہونے والی کتب سلسلہ

ان سنین (۱۰۶۷-۱۰۵۸ه/۱۰۵۵-۱۲۵۸) میں سلسلهٔ مجددید پر مندوستان اور عرب میں کئی اہم کتابیں مرتب ہوئیں جن میں اول کتب مناقب و احوال، دوم حضرت خواجہ اور اعیان سلسلہ کی تائید میں موثر کتب اور سوم حقیقت کعبہ کے مسئلہ پر کئی رسائل اس دور ان تالیف ہوئے جن کامخضر تعارف ہے:

ا- لطائف المدينه

حضرت شیخ عبدالا حدوحدت سر ہندی نے اپنے والد حضرت خواجہ محمد سعید قدس سرہ کے احوال، ملفوظات اور سفر حرمین کے دوران آپ کے مکاشفات فصیح عربی زبان میں ۱۸۵۰ھ/۱۲۵۸ء کو ہی مرتب کر لئے تھے، مولانا محمد امین بدخشی نے نتائج الحرمین میں حضرت خواجہ محمد سعید کے جن مکاشفات کو حضرت وحدت کے حوالے سے نقل کیا ہے، وہ ای رسالہ سے ماخوذ ہیں (۱)۔

۲- مولانا بدخشی نے لکھا ہے کہ مخدوم زادوں نے اپنے قیام حرمین کے دوران اپنے مکا شفات پر کئی رسائل لکھے تھے ان میں حضرت وحدت کے نام کے ساتھ ان کے مفاقی علامہ محدفرخ مجددی کے رسالہ مکا شفات کا بھی ذکر کیا ہے (۲)۔

س- مولانا بدخش نے بی صراحت کی ہے کہ اس قیام کے دوران حضرت خواجہ سیف

<sup>(</sup>۱) ہم فی محقیق وحواثی ہے اس اہم رسالہ کوم تب کرلیا ہے ان شاء الته جلد طبع ہوجائے گا۔

<sup>(</sup>٢) بدخشي، محمد امين: نتائج الحرمين ورق ١٣٨٣ ب٢٣٥-١

الدین بن حضرت خواجہ محم معصوم نے حضرت خواجہ کے منا قب لکھ کر مجھے دیے کہ میں نہیں نتائج الحرمین میں شامل کرلوں (۱)۔ انہیں نتائج الحرمین میں شامل کرلوں (۱)۔

۳- مولف حضرات القدى مولانا بدرالدين سر مندى كے فرزندوں نے حضرت خواجه محدسعيد بن حضرت مجدد الف ثانی كے حالات پراس دوران كئي رسائل تإليف كئے، مولانا بدخشى لكھتے ہيں:

شخ بدرالدین وفرزندان اور درمنا قب ایثال رسالها ومکتوبها و کرامتها جمع کرده اند (۲)

۵- تاليفات مولا نامحمرامين بدخشي

حضرت خواجہ محم معصوم اور حضرت شیخ آ دم بنوڑی کے خلیفہ مولا نا بدخش نے بھی اس دوران (۱۰۲۸ه/۱۰۵۸ء) کئی اہم کتابیں تالیف کیس، ان کی کتابوں کی خاصی تعداد ہے،ان میں سے ہم صرف متعلقہ کتابوں کاذ کر کررہے ہیں:

مقامات احمر بیرومنا قب حضرات المعصو میدید کتاب مولف نے حضرت خواجہ کے حربین الشریفین میں حاضر ہونے پرعربی زبان میں لکھی تھی اور نتائج الحربین کی تحمیل (حدود ۱۹۳ه میل ۱۹۳ه) کے بعد اس کا خلاصہ فارسی زبان میں بھی لکھا تھا، نیز انہوں نے وضاحت کی ہے کہ مجھے علوم ومعارف ومنا قب حضرت خواجہ پرکئی رسائل لکھنے کی سعادت نفیب ہوئی (۳)۔

مولا نابرخشی کی سب سے اہم کتاب نتائج الحرمین ہے جو تین ضخیم جلدوں پر مشمل ہے اس کا بنیادی موضوع حضرت شیخ آدم بنوڑی (ف ۱۹۳۳ه/ ۱۹۳۳ء) کے احوال، مناقب اور افکار کا بیان ہے لیکن ضمنا اس میں سلسلہ مجدد سے کے بارے میں الیم معلومات درج ہوگئی ہیں جن سے دوسرے ماخذ یکسر خالی ہیں مثلاً اس کی تیسری جلد میں حضرت درج ہوگئی ہیں جن سے دوسرے ماخذ یکسر خالی ہیں مثلاً اس کی تیسری جلد میں حضرت

<sup>(</sup>۱) بخشی، محمد امین: مناقب احمدیدومقامات معصومیه ۸ ۲۸

<sup>(</sup>٢) بخشي: نتائج الحرمين، ورق ٢٩٣-اب (٣) ايضاً-ورق ٢٧٨-ب

مجددالف ٹانی، حضرت خواجہ محرسعیداور حضرت خواجہ محرمعصوم قدس اسرارہم کے حالات و
کمالات کا بہترین طریقہ سے تذکرہ کیا گیا ہے خصوصاً حضرات کے سفر حج کی سب سے
زیادہ تفصیلات اس میں درج ہوئی ہیں کیوں کہ اس کے مولف حضرت خواجہ کے قیام حرمین
کے دوران ہمہ وقت حضرات کے ہمراہ رہتے تھے، نیز حضرت شخ آ دم بنوڑی کے ہجرت
حرمین (۱۵۰اھ/ ۱۹۲۲ء) سے لے کر سال شکیل (۱۹۴ه اھ/ ۱۹۸۲ء) تک حرمین
الشریفین میں سلسلۂ نقشبندیہ کی نشر واشاعت کے لئے جوسعی کی گئی اس کی سب سے زیادہ
معلومات کی حامل یہی کتاب ہے۔

۲- مناقب کے ساتھ ساتھ اس قیام کے دوران بعض حاسدین نے حضرت خواجہ کی "ندمت" میں بھی رسائل لکھے تھے(۱)۔ جن کے جواب علماء نے موثر طور پر دیے تھے اور رد وقبول کا سلسلہ حضرت خواجہ کے ورود حرمین سے پہلے اور وصال کے بعد تک جاری رہا، کتاب" مواہب القیوم فی تائید الاحمد والمعصوم" اسی سلسلہ کی ایک کڑی ہے۔

2- حفرت خواجہ کے حرمین الشریفین پہنچنے سے پیشتر ہی وہاں حقیقت کعبہ کا مسئلہ علاء کے مابین زیر بحث تھا، نقشبندی حفرات کا خیال تھا کہ'' کعبہ سنگ و کلوخ کا نام نہیں ہے بلکہ حقیقت کعبہ تمام حقائق سے افضل ہے، حتیٰ کہ حقیقت انبیاء کرام ہے بھی'' یہ مسئلہ اس وقت شدت سے بحث کا موضوع بن جا تا ہے جب حفرت مجد دالف ثانی قدس سرہ کے خلیفہ حضرت شخ آ دم بنوڑی ا ۵۰ اھ/ ۱۹۲۲ء کو بجرت کر کے حرمین الشریفین قدس سرہ تھیم ہو جاتے ہیں اس وقت سے حضرات مخدومزادگان کے حرمین پہنچنے تک (یعنی میں مقیم ہو جاتے ہیں اس وقت سے حضرات مخدومزادگان کے حرمین پہنچنے تک (یعنی سرہند نے ۱۹۷۱ھ کی رسائل تائیدی و تر دیدی وجود میں آ چکے تھے، خود حضرات سرہند نے ۱۹۷۱ھ کی رسائل تائیدی و تر دیدی وجود میں آ چکے تھے، خود حضرات سرہند نے ۱۹۵۱ھ کی اس موضوع پر مفصل رسائل تالیف کر کے حرمین کے علاء کے پاس بھیج تھے (۲)، جن میں انہوں نے اپنے مذکورہ بالا مسلک کی تائید میں پرزور دلائل بھی دیے ، مولا نامجمد امین برخشی (خلیفہ شنخ آ دم بنوڑی) نے اس موقع پر سب پرزور دلائل بھی دیے ، مولا نامجمد امین برخشی (خلیفہ شنخ آ دم بنوڑی) نے اس موقع پر سب پرزور دلائل بھی دیے ، مولا نامجمد امین برخشی (خلیفہ شنخ آ دم بنوڑی) نے اس موقع پر سب پرزور دلائل بھی دیے ، مولا نامجمد امین برخشی (خلیفہ شنخ آ دم بنوڑی) نے اس موقع پر سب

ے اہم کرداراداکیااوراس موضوع پرایک مفصل رسالی الفاضلہ بین الانسان والکجہ "کے نام ہے لکھ کراس قتم کے تمام تالیف شدہ رسائل کا جائزہ لیا ہے اور اپنی مضہور کتاب نتائج میں اس موضوع پر کئی اہم رسائل تالیف کرنے کا بھی ذکر کیا ہے اور اپنی مضہور کتاب نتائج الحرمین میں اس مسئلہ کے لئے تقریباً چالیس صفحات وقف کئے ہیں (۲)، اگر معاملہ یہاں تک ہی رہتا تو زیادہ اختلاف پیدا نہ ہوتا لیکن جب حاسدین ہے اس موضوع پردلائل نہ بن سکے تو وہ سلسلہ مجددید کی مخالفت کے دوسرے ذرائع استعال کرنے لگے (۳) اور اختلافات کا بیسلسلہ عرصہ تک وہاں جاری رہا اور دونوں اطراف سے تائیدی و تردیدی رسائل کھے جاتے رہے (۴)۔

عربستان میں سلسلهٔ مجددیه کی ترویج

جس طرح سلسلۂ علیہ نقشبند یہ مجدد یہ کی اشاعت ماوراء النہ، ایران، مغرب اور ہندوستان میں ہوئی ای طرح عرب میں بھی یہ سلسلہ بڑی سرعت سے رائج ہوا، سلسلۂ نقشبند یہ کے فعال ترین بزرگ حضرت خواجہ محمد پارسا بخاری (ف ۸۲۲ھ/ ۱۳۲۰ء) مدفون جنت البقیع (مدینہ منورہ)، حضرت خواجہ باتی باللہ کے نامور خلیفہ شخ تاج الدین سنبھلی کا قیام حرمین اور اس سلسلہ کی معروف کتاب رشحات کا عربی ترجمہ، پھر مکتوبات حضرت مجددالف ثانی کے عربی تراجم نے ال کراس سلسلہ کی ترویج کے ایساماحول بیدا کر دیا جس سے اس میں روز بروز اتنی ترتی ہوئی کہ حضرت خواجہ محمد معصوم ۲۸ اھ/ کر دیا جس سے اس میں روز بروز اتنی ترتی ہوئی کہ حضرت خواجہ محمد معصوم ۲۸ اھ/ کر دیا جس سے اس میں روز بروز اتنی ترتی ہوئی کہ حضرت خواجہ محمد معصوم ۲۸ اھ/ کر دیا جس سے اس میں روز بروز اتنی ترتی ہوئی کہ حضرت خواجہ محمد معصوم ۲۸ ماھ/ کیا جس طرح خیرمقدم کیا گیا اس کامفصل تذکرہ

<sup>(</sup>۱) بدرسالدابھی تک طبع نہیں ہوااس کے بہت سے اقتباسات نتائج الحرمین میں پائے جاتے ہیں۔

<sup>(</sup>٢) بدخشي: نتائج الحرمين، ورق ١٩٣-٢١٦

<sup>(</sup>٣) بخشی: المفاضله (اس رسباله میں اس سلسله کی نشروا شاعت کی راہ میں جورکاوٹیں پیش آئیں ،اان کا بھی ذکر کیا سما ہے)

یہ، (س) ہم نے اس موضوع پر ایک مفصل مقالہ'' حضرت مجدد کے دفاع میں لکھی جانے والی کتابیں'' لکھا ہے (مشمولہ معارف اعظم گڑھ، ۱۹۸۲ء)

اورآپ کے بہت سے کر بی خلفاء میں سے چندایک کا تعارف کروایا جاچکا ہے۔
مولانا محمد بن فضل الله محبی نے خلاصة الاثر فی اعیان القرن الحادی عشر میں، شخ محر خلیل مرادی نقشبندی (جن کے جداعلی شخ مراد مذکور حضرت خواجہ کے خلیفہ تھے) نے سلک الدرر فی اعیان القرن الثانی عشر میں اور مولانا محمد امین بدخش نے نتائج الحرمین میں ایس مسلک الدرر فی اعیان القرن الثانی عشر میں اور مولانا محمد امین بدخش نے نتائج الحرمین میں ایس مسللہ الدی تمام سرگرمیوں کا تفصیلی ذکر کیا ہے جن کا تعلق اس سلسلہ کی ترویج سے ہواوراس سلسلہ سے وابستہ بہت سے اصحاب کے بلنداحوال و کمالات کا دلنشین پرایئر بیان میں تذکرہ کیا ہے، جن کی روشنی میں ان اثر ات کا جائزہ لینا بہت آسان ہوجا تا ہے جوان نفوس قدسی کے بہت کی روشنی میں ان اثر ات کا جائزہ لینا بہت آسان ہوجا تا ہے جوان نفوس قدسی کے دمقدم سے اس پاکسرز مین پر مرتب ہوئے۔

## تعلقات حضرت خواجه محممعصوم اورحضرت بینخ آ دم بنوژی ایک غلطهٔ می کااز اله

روصنة القيومية كذريعة عوام وخواص ميں به بات مشہور ہوگئ ہے كہ حضرت خواجه اور حضرت شخ آ دم بنوڑى كے تعلقات بہت كشيدہ ہے، بلكہ ڈاكٹر اليں ايم اكرام نے تو ان سر ہندى حضرات كى پارٹيال بنانے كى كوشش كى ہے، تعجب ہے كہ ڈاكٹر اكرام صاحب روصنة القيومية پر ہرتنم كى تقيد كرتے ہوئے اسے غير مختاط، غالى معتقد، كم علم اور غير ثقة سب كچھ كہ جارہے ہيں اور قارئين كواحتياط كے ساتھ اس كے مطالعہ كى تلقين بھى مسلسل كرتے ہيں، كيكن ايسامعلوم ہوتا ہے كہ ان كے نزد يك جہال مجد دى سلسلہ كے خلاف كوئى روايت ملتى ہے جس سے ان كے موقف كو سہار املتا نظر آتا ہے تو روضة القيومية پر تبھرہ كئے بغير قبول ملتى ہے جس سے ان كے موقف كو سہار املتا نظر آتا ہے تو روضة القيومية برتبھرہ كئے بغير قبول ملتى ہے جس سے ان كے موقف كو سہار املتا نظر آتا ہے تو روضة القيومية برتبھرہ كئے بغير قبول ميں اور جہال كہيں ان كے اپنے خيالات پر زد پڑتی ہے وہاں روضة القيومية انہيں رطب ويابس كا مجموعة نظر آنے لگتا ہے۔

بالکل ایبای معاملہ روضہ القیومیہ کی ان متضاد روایات کے بارے میں ہے جو حضرت خواجہ اور شیخ آ دم سے متعلق ہیں ، اس لئے ہمارے نز دیک ان روایات کا بھی بڑی تنقیدی نظر سے مطالعہ کرنے کی ضرورت ہے۔

صاحب روضة القيوميه نے حضرت شيخ آدم كے متعلق خواجه محمد معصوم كا ايك مكتوب بنام شيخ محمد يجيٰ بھى کہيں ہے نكال لياہے ، مكتوب بيہے :

بعض نامکمل اور ادھورے سالک اپنے خواب اور واقعات پر گمان کر کے اکابر دین کی برابری کرتے ہیں لیکن برابری کہاں ان سے برابری کی خواہش ایک خیال مجال ہے جومحض نادانی اور خام خیالی ہے، بہت سے نادان از روی جہل مرکب اپنے واقعات پر بھروسا کر کے خیالات فاسدہ میں خود بھی مبتلا ہیں اور اوروں کو بھی گمراہ کیا ہے، ایسے لوگ گمراہ ہیں، انہوں نے ضائع کیا، کھویا اور گنوایا، اصل تو در کنارا بھی شاخ کے خیال تک کونہیں پہنچے بحض خواب ہیں ان کی مثال جو ہے کی سی ہے جو ہلدی کی گانٹھ پر بینساری بن بیٹھتا ہے(ا)

<sup>(</sup>۱) کمال الدین محمد احسان: روضة القیومیه ۱۳/۲ پیدر اصل حضرت خواجه کاایک مکتوب (۱/۱۸) بنام حضرت شیخ محمد یجیٰ کا آخری پیراگراف ہے جس سے مولف روضة القیومیہ کوغلط فہمی ہوئی ہے حضرت خواجہ نے تواس افواہ کی تر دیدکرتے (بقیہ حاشیہ اسکے سفحہ پر)

صاحب روضة القيومية نے ۱۵۰ اھے واقعات کے تحت يدسب کھ لکھا ہے، جيبا کہ مولا نابذش نے خودوضاحت کی ہے کہ وہ ان ايام ميں خانقاه سر ہند ميں مقيم تھے، اگر اس قتم کا کوئی واقعہ چيش آتا تو کہيں اشار تا ہی اس کا ذکر کرتے، بلکہ نتائج الحرمین کے مطالعہ کے بعد تو بیہ بات بہت واضح ہو جاتی ہے کہ صاحبز ادگان سر ہند اور حضرت شخ آدم کے درميان تعلقات ميں کی قتم کی کشيدگی نہيں تھی، چند مثاليں ملاحظہ ہوں:

حضرت شیخ محریکی بن حضرت مجددالف ٹانی جن کے نام حضرت خواجہ کاایک وضعی
مکتوب آپ پڑھ چکے ہیں کے متعلق شیخ محر مراد ننگ کشمیری نے جو بار ہا شیخ محریکی سے ملے
بھی تھے لکھا ہے حضرت مجددالف ٹانی کے وصال کے بعد شیخ محریکی تعلیم سلوک ی غرض
سے بنوڑ میں شیخ آدم کی خدمت میں رہے پھر اپنے برادر مکرم حضرت خواجہ محرمعصوم کی
خدمت میں آکرسلوک ی تحیل کی (۱)۔

اگران حضرات کے مابین کوئی رنجش ہوتی تو حضرت شیخ محمہ یجیٰ بھی ان کی خدمت میں نہ جاتے۔

شخ آدم بنوڑی کے حضرت خواجہ محمد سعید بن حضرت مجدد الف ٹانی کے ساتھ بہت الجھے مراسم تھے، چنانچہ شخ آدم نے اپنے مریدوں اور فرزندوں کو تعلیم و تربیت کے لئے حضرت خواجہ کے پاس بھیجا تھا اور شخ آدم حضرت خواجہ کو حضرت مجدد الف ٹانی کا قائم مقام جانتے اور تعظیم کرتے تھے، ان دنوں (۵۰ اھ) مولا نا بدخشی بھی خانقاہ سر ہند میں مقیم تھے، فرماتے ہیں:

ایثال (خواجه محمر سعید) حضرت سیدی (شیخ آدم) را بسیار دوست می داشتند و

<sup>(</sup>بقیصفی نرشته) بوئ اپ بارے میں لکھا ہے کہ ' یہ جوتم نے خیال ظاہر کیا ہے کہ میں اپ مکاشفات کو حضرت مجدد الف ٹائی کے معارف کے برابر مجھتا ہوں دراصل تمہاری یا تمہارے ہم خیال اوگوں کی خام خیالی ہے' افسوں کہ مولف روضہ القیومیہ نے سیاق وسباق پر فور کئے بغیر ہی اس برابری کے تصور کوشنے آ دم نبوڑی سے منسوب کر کے اس پر اختلافات کی ایک ممارت کھڑی کردی۔

<sup>(</sup>۱) محمر مراد ننگ کشمیری: تحفة الفقراه ورق ۳ ب

فرزندان وفقرائے ایثال تربیت می کردندللبذاسیدی فرزندان خودرا بایثال سپرده بودندتو جه می خواستند وخود بهم تواضع نموده در ملقه وخلوت ایثال می نشستند و بجای پیرخود تعظیم می کردند این جامع علیه الرحمته در سال بزار و پنجاه از ایثال مهربانی بسیار دیده .....(۱)

شخ آ دم بنوژی نے اپ فرزندخواجه غلام محمد کواپ مخدوم زادول (فرزندان حفرت مجدد) کی خدمت میں حصول علم ظاہر و باطن کے لئے سر ہند بھیجا ہوا تھا، مولا نا بدخش ۱۵۰ ھی کوسر ہند میں شخ غلام محمد کے درس ہدایہ ومطول میں خود شریک تھے، فرماتے ہیں:
مخدوی شخ غلام محمد اکثر علوم را بخدمت حضرات بیرزادہ ہای خود بزرگواریعنی مولا نا خواجه محمد سعید وسید نا خواجه محمد معصوم وسیدی شاہ محمد کی سلمہم الله تعالی محصیل علوم ظاہری و باطنی می کردم بخدمت ایشاں (شخ غلام محمد) ہم آ شنائی و خصوصیت داشتم و در درس ایشاں در ہدایہ ومطول شریک بودم از ایشاں بغایت مہر بانی میدیدم سے بول در سہرند ملازمت حضرات عزیزان می فرستاد ندسفارش مہر بانی میدیدم سے بطنی ایشاں را ہم می کردند سین (۲)

شیخ ابونصر انبالی جنہوں نے باطنی تربیت حضرت مجدد الف ٹانی سے پائی تھی، حضرت مجدد کے وصال کے بعد شیخ آ دم کی خدمت میں مزید باطنی تربیت کے لئے حاضر ہوئے تو شیخ آ دم نے قبول نہیں کیا اور کہا کہ میرے پیر بزرگوار کے مخدوم زادگان کے پاس جاؤ، کیوں کہ وہی مریدوں کے مربی ہیں، بدخشی، شیخ ابونصر کی زبانی لکھتے ہیں:

بعداز وفات ایثال قدس سره (حضرت مجددالف ثانی) پیش حضرت خلیفه الزمانی علیه الرضوان ( بینی آدم) آمدم ایثال را قبول نکروند و گفتند پیش حضرات مخدو مزاده مای پیر بزرگوار ما بروید که ایثال مربی مریدان اندو حضرت ایثال لازم ترند (۳))

<sup>(</sup>۱) بدخش: نتائج الحرمين ورق ۲۹۳-الف (۱) بدخش: نتائج الحرمين ورق ۲۹۳-الف

<sup>(</sup>٣) ايضاً،ورق٢٣٩ب،٢٥٥-الف

حضرت خواجه محرمعصوم اور شیخ آدم میں کوئی اختلاف نہیں تھا، حضرت خواجه اپنے مریدوں کو شیخ آدم کی صحبت اختیار کرنے کی تاکید فرماتے تھے اور شیخ آدم اپنے مریدوں کو حضرت خواجه کی صحبت سے فیضیاب ہونے کی تلقین مکر د فرماتے تھے ، لکھا ہے:

درصحبت مخدوی وسیدی بودم امور مکر و بهدوا غراض نفسانیہ نیج ندیدم بلکه ہریک مریدخود رابدیگری ترغیب می کردند چنانچه بار باشنیدہ ام کہ سیدی بمریدان می گفتہ اند کہ حضرت مخدومزاد ہای ما بکمالات صوری و معنوی آراستہ اند ہرکہ را مغتوی از استہ اند ہرکہ را مغتوی تراستہ اند ہرکہ را مغتوی تراستہ اند ہرکہ را دوستہ الشخوا ہندمن اور ابردہ سفارش کنم (۱) روضۃ القیومیہ کے مصنف نے نتائ الحرمین کا ایک افتتا ہی نقل کرتے ہوئے لکھا ہے دوستہ القیومیہ کے مصنف نے نتائ الحرمین کا ایک افتتا ہی نقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ حضرت شیخ آدم بنوڑی نے کہا کہ:

حضرت خواجہ محمد معصوم کی صحبت اختیار کروا گرکوئی مجھے سے شرم کرتا ہے تو میں خود اس کی سفارش کرنے کو تیار ہوں، چنانچہ آپ نے بعض کی سفارش حضرت خواجہ ہے کی کیکن جواب کا شرف حاصل نہ ہوا (۲)

نتائ الحرمین کے منقولہ بالا اقتباسات کی روشی میں حضرت شیخ آ دم پر پیمحض بہتان ہے،خود مولا نابذشی نے حضرات مخدوم زادگان سر ہند سے تین سال تک مسلسل سر ہند میں رہ کر ظاہری و باطنی علوم کی تحصیل کی تھی ، ۵۱ و کو حضرت خواجہ نے اپنی ایک مجلس خاص میں مولا نابذشی ہے کہا کہ میاں شیخ آ دم بڑے بزرگ ہیں ان دنوں ان کی مجالس خوب مُرم ہیں اور انہوں نے قادری سلوک بھی حاصل کیا ہے، اگر تمہیں ان کی صحبت اختیار کرنے کا اشتیاق ہے کوئی ممانعت نہیں، حضرت خواجہ نے بات یہیں پرختم نہیں کر دی بلکہ صحبت شیخ آ دم اختیار کرنے کے سلسلہ میں ' ترغیب مکرر' سے کام لیتے ہوئے فرمایا:

چند سالی که در ملازمت حضرات مخدومزاده بای بزرگوار بودم و تخصیل ضروریات دین می کردم درین مدت چند سال برگزچیزی نشنیدم که موجب استخلاف شد بلکه

<sup>(</sup>۱) ایشا-ورق۲۳۹ب

<sup>(</sup>r) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٢/ ١٢٣

بمیشة تعظیم یک دیگر باشد، ی کردندخصوصا شیخ مجرمعصوم جیونشسته بودم باوجود حظو افر درخاطر شوق بنوز خطور می کرد بناگاه ایشال مطلع گردیده مرامخاطب نمودند که یا فلانی میال شیخ آدم بسیار بزرگ اندمجلس بای گرم دارند، اکنون شنیده می شود که ایشال می گویند که از حضرت میرال محی الدین جم پیشتر گزشته ام اگر باشد بیج مانعی نیست و در ین ترغیب تکرار می کروند ازین سخن کمال انصاف و غایت نیک نفسی سیست و در ین ترغیب تکرار می کروند ازین سخن کمال انصاف و غایت نیک نفسی ایشال معلوم می شود، آل را از طفیل آل خاطر رحمانی و اجازت آل ناصح ربانی صحبت آل عارف ربانی دراشرف مکان بحصول پوست (۱)

مولا نابد حتی نے حضرت شیخ آ دم بنوڑی کے ہمراہ حربین کا سفراختیار کرنے کے لئے با قاعدہ حضرت خواجہ سے اجازت کی تھی ،فرماتے ہیں:

مقصود آل است که در صحبت سیدی (شیخ آدم) و رضای مخدوی (خواجه محرمعصوم) آمدم شامد آنکه هر دوعزیز را به خودمهر بان دیده افاده مها یافتم در علوم و معارف ومنا قب ایثال رساله مهانوشتم (۲)

شخ آدم بنوری کے خلیفہ حاجی اسد الله وزیر آبادی اور شخ محمد اولیاء بن شخ آدم نے با قاعدہ حضرت خواجہ کے فرزندگرامی شخ سیف الدین سے بیعت کی تھی (۳) شخ آدم کے بیٹوں نے مدتوں حضرت خواجہ محمد سعید و حضرت خواجہ محمد معصوم سے استفادہ کیا تھا (۷) حضرت خواجہ محمد معصوم کے صاحبزاد سے شخ محمد عبیدالله مروج الشریعت نے لکھا ہے کہ شخ محمد عبیدالله مروج الشریعت نے لکھا ہے کہ شخ آدم بنوڑی کے ایک مریدمیاں شخ ابراہیم روضة حضرت خواجہ محمد معصوم کے مجاور ہیں (۵)۔

"دوضة القیومیہ کے مولف نے یہ بھی لکھا ہے کہ:

شیخ آدم کے مرید بھی انہیں حضرت مجددالف ٹانی کا نائب خیال کرتے اور انہیں حضرت مجددالف ٹانی کا نائب خیال کرتے اور انہیں حضرت قیوم ٹانی رحمتہ الله سے افضل سمجھتے تھے(۲)

<sup>(</sup>۱) بخشی: نتائج الحرمین، ورق ۱۸۵ ب ۱۸۸ -۱ (۲) ایضاً ۲۵۸ ب

<sup>(</sup>٣) سيف الدين، خواجه: مكتوبات ٨٢/١٥١١٣٣/ ١٥ (٣) بدخشي: نتائج 2٩-الف

<sup>(</sup>۵) محمة عبيدالله: خزينة المعارف ١٨٠ (٦) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١٣/٢

مندرجہ بالا مباحث کے بعدائ مہمل اقتباس پرتبعرہ کی ضرورت تو نہیں ہے لیکن پھر بھی یہ کہددینالازم ہے کہ نتائج الحرمین میں شخ آ دم کے جتنے خلفاء کے حالات مندرج ہیں کسی نے ایسی کوئی بات نہیں کہی بلکہ شخ کے خلفاء تو طالبوں کو خانقاہ سر ہند میں استقامت کے ساتھ مقیم رہنے کی تلقین کرتے تھے،خود مولا نا بدخشی کے ایک ہم سبق مولا نا شخ عثان پشاوری جوشنے آ دم کے خلیفہ بھی تھے،مولا نا بدخشی کو خانقاہ سر ہند میں قیام پر مجبور اور مستقل پشاوری جوشنے آ دم کے خلیفہ بھی تھے،مولا نا بدخشی کو خانقاہ سر ہند میں قیام پر مجبور اور مستقل مزاج رہنے کی تلقین کرتے رہے ، لکھا ہے:

درخانقاہ سہرند پیش نقیر آمدند و با قامت و استقامت درہمیں خانقاہ ترغیب می کردندد می گفتند آنچہ مااز بنوڑ حاصل کردیم شاہم داریم (۱) نتائج الحرمین میں متعدد ایسی مثالیں موجود ہیں جن سے ان دونوں حضرات کے مخلصا نہ تعلقات کا پتا چلتا ہے،ایک مثال ملاحظہ ہو:

چنا نکه مخدومی (خواجه محمد معصوم) فقیر (مولف) رابسیار ترغیب کردند....وسیدی هم جمعی را به مخدومی ترغیب میکردند ومی گفتند که حضرات مخدوم زاده های بکمالات صوری ومعنوی آ راسته اند هر کرا رغبت بصحبت ایثال باشد مبارک است اگر خوامد من اورا برده سفارش کنم (۲)

صاحب روصنة القيومية نے حضرت شخ آدم بنوڑی کی اہانت کے سلسلہ میں حضرت خواجہ محمد معصوم سے جومنقولہ بالا مکتوب منسوب کیا ہے اسے ڈاکٹر ایس ایم اکرام نے بغیر کسی ردوقدح کے قبول کرلیا ہے، یہ تعجب کا مقام اس لئے نہیں ہے کہ مکتوب نقل کرنے سے پیشتر ڈاکٹر اکرام، مجددی حضرات کے سیر مقامات پر تنقید کرتے چلے آرہے تھے کہ اچا تک انہیں شخ آدم کے سیر مقامات کے خلاف ایک وضعی مکتوب ملا جسے انہوں نے یہ کہتے ہوئے انہیں شخ آدم کے سیر مقامات کے خلاف ایک وضعی مکتوب ملا جسے انہوں نے یہ کہتے ہوئے ایک کتاب میں جگددے دی:

مجدد یول نے اپی طرف سے ایسے واقعات کا اشتہار دیا ہے کے عقل حیران ہوتی

<sup>(</sup>۱) بدخش: نتائج الحرمين، ورق٠٣٠ب (۲) ايضاورق ٢٥٥١-١

ہے اور خیال آتا ہے کہ اگر ان ہزرگوں نے پرانے صوفیوں کی بعض غلطیوں کی اصلاح کی ہے تو کیا انہوں نے مبتدیوں اور خوش اعتقادوں کو الجھانے کا اس سے زیادہ سامان تو نہیں پیدا کردیا! احوال و مقامات پر بھر و سار کھنے ہے انسان جن خام خیالیوں میں مبتلا ہو جاتا ہے اس کا اندازہ اس خط ہے ہوسکتا ہے جو حضرت مجدد کے جانشین خواجہ محم معصوم نے اپنے چھوٹے بھائی کو اپنے والد کے ایک مشہور خلیفہ شخ آدم بوڑی کی نسبت لکھا ہے (۱)

معلوم ہوتا ہے کہ ڈاکٹر اگرام روضۃ القیومیہ سے خواجہ صاحب کا یہ مکتوب نقل کرتے وقت روضۃ القیومیہ کے غیر ثقہ اور غیر مستند ہونے کا اپناسبق بھول گئے تھے اگر بنظر تحقیق دیکھا جائے تو حضرت خواجہ کے مکتوبات کے مجموعہ میں یہ مکتوب سرے سے موجود ہی نہیں ہے ، یہ حقیقت ہے کہ:

مخدوم زاده سیدمحمداولیاء بن حضرت شخ آدم نے اپنے برادر بزرگ شخ غلام محمد کی وفات (۲۵ اھر) کے بعد سجادہ شینی قبول کرنے سے انکار کر دیا اور اس باب میں نہایت انکسار فر مایا تو والد بزرگوار کے خلفائے کبار نے جمع ہو کر منصب مشخت قبول کرنے کی درخواست کی تو پھر بھی انکار کر دیا، آخر جب مخدوم زادگان سر ہندنے سنا تو خود بنوڑ تشریف لائے اور انہیں مند سجادگی پر بٹھا کرا بنی دستار عنایت کی اور خلافت دے کرعزت بخشی ، لکھا ہے:

تا آنکه حضرات عزیزان سهرند شنیده در بنوژ تشریف آورده ایشا نرا سجاده نشین ساختند و دستارخود را برایشال نها دندخلافت دادند (۲)

• اگرروضة القيوميه مين منقول مكتوب (درباره شخ آدم) صحيح هوتا تو صاحبزادگان ايسا اقدام نه كرتے اور نه بى ابنى دستار وخلافت سے نوازتے۔

اس لئے ہمارے نز دیک ایک بیہ بالکل وضعی مکتوب ہے اور ان حضرات کے مابین کوئی نزاع نہیں تقی۔

<sup>(</sup>٢) بدخشي: نتائج الحرمين، ورق٢٦١- ا

<sup>(</sup>١) اكرام، الس، ايم: رودكور ٢٩٤

## سلسلة شطاريها ورنقشبندي مشائخ

وسطی ایشیا میں جوسلسلۂ نقشبندیہ کی تاسیس اور احیاء کی سرز مین ہے اباحتی درویشوں کی تعداد بھی وہاں بچھ کم نہیں تھی، قلندروں کی جماعت بھی تھی جوشریعت کی پابندی سے آزاداور اپنی الگ دنیا بسائے ہوئے تھے، ان کے علاوہ دوسلاسل کے ایسے صوفیہ بھی تھے جن کے ساتھ نقشبندی حضرات کے واضح اختلافات معلوم ہوتے ہیں ایک صوفیہ عشقیہ یعنی شطاریہ اور دوسرے صوفیہ نعشقیہ یعنی شطاریہ

نقشبندیوں اورشطاریوں کے مابین سخت رقابت تھی شطاریوں کی اکثریت سمرقند میں تقشبندیوں اورشطاریوں کے مابین سخت رقابت تھی شخ الیاس عشقی نے جوخواجہ بہاءالدین نقشبند بخاری کے معاصر تھے ایک باروالی بخارا امیر درویش محمرتر خان کوحضرت خواجہ عبیداللہ احرار کے خلاف ایک خط بھی لکھاتھا (1)۔

ای طرح نقشبندی مشائخ شیخ نعمت الله ولی کرمانی (۱۳۱۱–۸۳۴ه) اور ان کے جانشینوں کو چھانہیں سمجھتے تھے اور ان دونوں سلاسل کے درمیان نفرت پائی جاتی تھی جس کی وجہ بظاہریہی معلوم ہوتی ہے کہ فقرائے نعمت اللہی پابند شرع شریف نہیں تھے(۲)۔

پاکتان وہند میں سلسلہ شطاریہ کے مروج شاہ عبداللہ (۳) (ف ۸۹۰ھ/ ۱۹۵ء)
سے جواریان سے یہاں آئے تھے یہی پہلی شخصیت ہیں جن کے نام کے ساتھ نسبت شطاری
لکھی گئی ان کے بعداس سلسلے کی ترویج میں شیخ قاضن بنگالی، شیخ حافظ جو نپوری، شیخ ابوالفتح
ہدایت اللہ سرمت اور شیخ حمیدالدین حصور (ف ۹۳۰ھ/ ۱۵۲۳ء) نے حصہ لیالیکن حاجی
مصور کے خلیفہ اعظم شاہ محمد خوث گوالیاری (ف ۹۵۰ھ/ ۱۵۲۲ء) سے اس سلسلہ کی سب
صور کے خلیفہ اعظم شاہ محمد خوث گوالیاری (ف ۹۵ ھے/ ۱۵۲۲ء) سے اس سلسلہ کی سب
سے زیادہ اشاعت ہوئی اور ہندوستان کے طول وعرض میں ان کے خلفاء مصروف کارنظر

<sup>(</sup>۱) كاشفى، فخرالدين على: رشحات ۱۰ ۳-۲-۳

<sup>(</sup>۲) مولا ناجامی نے فحات میں شیخ نعمت الله کر مانی اور ان کے خلفاء کا تذکرہ نہیں کیا گویا بیسلسلہ ان کے نز دیک اولیاء میں سے نہیں تھا

<sup>(</sup>٣) حالات كے لئے ملاحظہ ولكز إرابرار ١٦١ ، لطائف اشرفی ١ / ٢٨٩

آنے لگے، سلاطین وامراء بھی ان کے حلقہ بگوش تھے بابر، ہمایوں اور اکبر کو شاہ محمد غوث گوالیاری سے بڑی عقیدت تھی (1)۔

شاہ محمد غوث گوالیاری کی جوتصور زندگی ان کے معاصرین نے دکھائی ہے ان سے ان کی شریعت اسلامی سے آزادی و لاتعلقی کا اظہار ہوتا ہے، موصوف نے جس طریقے سے منازل سلوک طے کیس ان سے بھی ان کی اور جو گیوں وسنیاسیوں کی ریاضتوں میں کوئی فرق معلوم نہیں ہوتا (۲)۔

شاہ محر غوث نے ہندو جو گیوں اور سنیاسیوں کی ریاضتوں اور مثقوں کے متعلق سنکرت میں لکھی گئی ایک کتاب امرت کنڈ (Amrit Kund) کا فاری میں بخرالحیات (۳) کے نام سے ترجمہ کیا تھا، پروفیسر خلیق احمہ نظامی مرحوم جنہوں نے کتب تصوف کا بنظر غائر مطالعہ کر کے ان میں سے ایسے نکات اخذ کئے ہیں جو پاکتان و ہند کی معاشر تی تاریخ کے لئے خاصی اہمیت رکھتے ہیں کتاب بحرالحیات اور داراشکوہ کی مجمع البحرین کا تقابلی وفکری جائزہ لیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ بحرالحیات کے مطالعہ سے یہ بات سامنے آتی ہے کہ ہندوستان کے اسلامی تصوف پر ہندوؤں کے افکار کی گئی چھاپ ہے اور سیقو داراشکوہ کے مجمع البحرین کی تمہید ہے اس سے عیاں ہوتا ہے کہ شاہ محمد غوث کا ہندویوگ ازم کا مطالعہ کتناوسیج اور عیق فا، وہ کتنے غیر متعصب تھے اور ان کے افکار میں ہندومت کے ساتھ گئی ہمدر دانہ سوچ موجود تھی ، فرماتے ہیں:

Bahr-ul-Hayat, discaussed the influence of Hindu

Nizami, K. A : The Shattari Saints and their attitude towards the State. (Medieval India. Aligarh, Vol.I. No.2. pp. 56-70

پاکستان وہند میں سلسلہ مخطاریہ کی تفصیلات کے لئے احوال مشائخ کبار پر ہمارامقد مدملاحظہ کریں۔ (۲) عبدالقادر بدایونی نے وہ غارد یمھی تھی جس میں شاہ محمد غوث نے بارہ سال ریاضت کی تھی۔ (منتخب التواریخ ۲/۳،۳۴/۴)

(٣) برالحیات کارفاری ترجمه طیع رضوی دیلی سے ۱۱ ۱۳ ه کولیع بواتھا۔

<sup>(</sup>آ) ان كے سلاطين وامراء بے تعلقات كى تفصيل كے لئے ملاحظہ ہو:

شاہ محرغوث کے معاصر معروف عالم و ناقد عصر مولانا عبدالقادر بدایونی نے شاہ محرغوث سے ملاقات کاارادہ کیاجب انہیں یہ معلوم ہوا کہ شیخ تو ہندوؤں کی بہت تعظیم کرتے ہیں اوران کے استقبال واحترام میں کھڑے ہوجاتے ہیں توان کادل ان سے سردہوگیا اور وہ نہ گئے، لکھتے ہیں:

خواست که رفته ملازمت نماید اما چول شنید که به تعظیم هندووان قیام میکند دل ازال هوی برخاست ومحروم ماند (۳) غیر مسلم بھی ان کی بهت تعظیم کرتے تھے، بدایونی ہی کے الفاظ ہیں:

مرکرا می دید حتی کفار را نیز تعظیم وقیام می نمود (۴)
جرکر حضرت محد دالف ثانی نقشندی ای شمر کا کرداں کھنے والے وصور فی سخت خالف جبکہ حضرت محد دالف ثانی نقشندی ای شمر کا کرداں کھنے والے معرف مسخت خالف

جبکہ حضرت مجد دالف ٹانی نقشبندی اس فتم کا کر دارر کھنے والے صوفیہ کے سخت خلاف تھے آپ نے اپنے بیمیوں مکا تیب میں ہندوؤں کے خلاف ایسے افکار کا اظہار کیا ہے جو

<sup>(1)</sup> Nizami, K. A: Shattari Saints and Medieval India, Aligarh, Vol.I. No.2. p.59 (2) libd, foot note p. 59.

\[
\langle rr/r في التوانى، عبدالقادر: منتف التواريخ rr/r في التواريخ rr/r في التفادر: منتف التواريخ rr/r في rr/r في

ہندوستان کی ملت اسلامیہ کی بقاء کے لئے حکیمانہ رائے کا درجہ رکھتے ہیں، چندمثالیں ملاحظہ ہوں۔

ہندو مسلم کا نظریاتی اتحاد تو ناممکنات میں ہے ہے آپ نے اس وقت کے شرع اسلامی ہندو مسلم کا نظریاتی اتحاد تو ناممکنات میں ہے ہے آپ نے اس وقت کے شرع اسلامی ہے آزادروش رکھنے والے صوفیہ کے خیالات پرضرب لگاتے ہوئے کئی مقامات پر لکھا ہے کہ یہ خیال باطل ہے کہ تمام راستے ایک ہی خداکی طرف جاتے ہیں۔

آبایک مکتوب میں فرماتے ہیں کہ جس نے کفارکوعزت دی اس نے اسلام کوذلیل کیا ،عزت دینے سے بیمراد نہیں کہ ان کی خواہ مخواہ تخطیم ہی کی جائے اور انہیں اونجی جگہ بنھا یا جائے بلکہ انہیں اپنی مجالس میں جگہ دینا ان کے ساتھ بینھنا اٹھنا ان سے گفتگو کرنا بھی ان کے اعزاز میں شامل ہے، انہیں (ہندوؤں) کتوں کی طرح دور رکھنا چاہئے ۔۔۔۔اور کمال اسلام تو یہ ہے کہ دنیوی غرض کے لئے بھی ان سے رابط قائم نہ کیا جائے اور ان سے میل جول نہ رکھا جائے ۔۔۔۔ان دشمنوں کے ساتھ دوتی اور انس کا کم از کم ضرر ونقصان یہ ہے کہ احکام شرعی کے اجراء کی قدرت اور کفر کے نشانات منانے کی قوت مغلوب اور کمزور مجوباتی ہوجاتی ہے کہ احکام شرعی کے اجراء کی قدرت اور کفر کے نشانات منانے کی قوت مغلوب اور کمزور

ایک اور مکتوب میں آپ نے لکھا ہے کہ اگر کسی مجبوری کے تحت ان سے ملاقات کرتا ہو

توا سے اس طرح کریں جیسے انسان قضائے حاجت کے لئے جاتا ہے، فرماتے ہیں:

(ہندوؤں) کو ذلیل وخوارر کھنے میں کوشش کرنی چاہئے اور کسی طرح بھی ان کو

عزت کا مقام نہیں دینا چاہئے ان بد بختوں کو اپنی مجلس میں جگذبیں دینا چاہئے

دینا جائے ہو تو قضائے مارجوع نہیں کرنا چاہئے اور

اگر ضرورت پڑ ہی جائے تو قضائے حاجت انسانی کی طرح ناپندیدگی اور

مجبوری کی صورت میں ان سے حاجت برآری کرنی چاہئے کرنا ضروریات دین

ایک مکتوب میں لکھا ہے کہ کفار کے ساتھ جہاد کرنا اور ان پرنجتی کرنا ضروریات دین

<sup>(</sup>۱) مَتَوَبَاتِ المامِرِ بِانِي المِسَاءِ (۲) ايضاً المِسَاءُ (۱۲)

میں سے ہے،اسلام اور اہل اسلام کی عزت، کفراور اہل کفر کی خواری میں ہےان سے جزیہ لیناشعائر اسلام میں ہے ہے (۱)۔

حضرت مجدد الف ٹانی کے ایک معاصر ہردے رام نے صوفیہ کے ساتھ عقیدت کا اظہار کیا اور آپ کی خدمت میں دوخطوط ارسال کئے اور ہندوؤں کے خداؤں کے متعلق استفسار کیا آپ نے یہاں کسی مصلحت سے کام نہیں لیا بلکہ واضح الفاظ میں اسے جواب دیا پہلے اللہ سجانہ و تعالیٰ کی صفات، وحدانیت اور خالق ومخلوق کے درمیان فرق بیان کرتے ہوئے اس پرحقیقت حال واضح کی:

رام اور کرش اوران کی ما نند جو ہندوؤں کے معبود ہیں سب ادنی (کمینہ) مخلوق ہیں اورانہیں مال باپ نے جنا ہے رام جسرت کا بیٹا اور مجھن کا بھائی اور سیتا نام کی عورت کا شوہر ہے، جب رام اپنی بیوی کی حفاظت نہ کر سکا تو دوسرے کی کیا مدد کرے گا۔۔۔۔۔ ہزاروں در جے شرم وعار کی بات ہے کہ کوئی تمام جہانوں کے پروردگار کو رام یا کرشن کے نام سے یاد کرے ۔۔۔۔۔ رام اور رحمٰن کو ایک سمجھنا نہایت ہی ہے عقل کی بات ہے، خالق اور مخلوق ایک نہیں ہو سکتے اور بے مثل نہایت ہی ہے تقل کی بات ہے، خالق اور گارشن کی پیدائش سے قبل پروردگار فاات مکن کے ساتھ متحد نہیں ہو سکتے اور بے مثل نزات ممکن کے ساتھ متحد نہیں ہو سکتے ہولتے ہیں اور ان کی پیدائش سے قبل پروردگار عالم کو رام و کرشن نہیں کہتے تھے۔ ان کے پیدا ہونے کے بعد ہندورا م اور کرشن کا نام اس ذات سجانہ و تعالیٰ کی یاد قر ار نام اس ذات سجانہ و تعالیٰ کے لئے ہولتے ہیں اور ان کی یاد کو اللہ تعالیٰ کی یاد قر ار دیتے ہیں۔ حاشا و کلا شہ حاشا و کلا۔۔۔۔۔(۲)

آپ نے ملاحظہ کیا کہ یہال حضرت مجد دالف ٹانی نے نہ تو شاہ محم غوث گوالیاری کی طرح ہندو کی کوئی تعظیم کی نہ کسی مصلحت سے کام لیا اور نہ ہی شخ عبدالقدوس گنگوہی کی طرح میڈر مایا کہ بیہ مسلمان اور کافر کا کیا شور وغوغا ہے اور نہ ہی مجمع البحرین وسرا کبر کے مولف دارا شکوہ کی طرح ہندومسلم کی تفریق فیق کرنے کی سعی کی بلکہ واضح الفاظ میں اعلان کیا کہ دام

<sup>(</sup>۱) ایسنا / ۱۹۳ (ہندوؤں کےخلاف ای متم کے بہت ہے جملے کمتوبات شریف میں سے باسانی مل سکتے ہیں)

<sup>(</sup>٢) كتوبات امام رباني ا/١٢٧

اوررحمٰن کوایک تصور کرنانہایت بے عقلی ہے۔

شاہ محمد غوث گوالیاری نے ایک ایبا رسالہ لکھا تھا جس میں حالت بیداری میں اپنی معراج کا ذکر کرتے ہوئے اللہ تعالی کے ساتھ مجالہ و مکالمہ کا بھی تذکرہ کیا ہے اور بتایا ہے کہ اس دور ان انہیں (شاہ محمد غوث) کو حضرت نبی کریم صلی الله علیہ وسلم پر فوقیت دی گئی، معاصر مورخ عبدالقا در بدایونی کابیان ہے:

رسالهٔ شخ محمد غوث را که درآنجا کیفیت معراج خود بیان کرده گفته که در بیداری مرامجالسه و مکالمه باحضرت رب العزة عزشانه واقع شد و برحضرت رسالة پنابی صلی الله علیه وآله و تام تقذیم کردند (۱)

اس عہد کے عقلیت کے دعوی دار ابوالفضل علامی نے بھی اس رسالہ میں درج عجائیات برتعجب کا اظہار کیا ہے:

رسالهٔ اورا که در گجرات نوشته بود و برای خودمعراجی نسبت داده بدعویهای غریب جذبات خواطرساده لوحان طلب راسرانجام می داد.....(۲)

اس اقتباس میں ابوالفضل کا بیان کہ رسالہ معراجیہ گجرات میں تالیف ہوا خاص اہمیت رکھتا ہے، شاہ محر غوث کے ۹۲ و ۹۲ و گجرات میں رہے اور اس دور ان بیر رسالہ لکھا تھا اور اس مقام پر اس رسالے کے خلاف علمائے عصر نے پہلا قدم اٹھایا تھا جن علماء نے اس رسالے کی بنیاد پر ان کے افکار پر گرفت کرتے ہوئے ان کے خلاف شرع ہونے کا اثبات کیا ان میں اس عہد کے سب سے نامور عالم اور شہرہ آفاق محدث شیخ علی متق کا نام میر فہرست ہے، انہوں نے شاہ محر غوث کے خلاف فتوی دیتے ہوئے ان کو واجب القتل کھا، ھائم گجرات سلطان محمود گجراتی نے اس فتوی کو شیخ وجیہ الدین علوی کی رائے پر موقوف کردیا ،عبدالقادر بدایونی کھتے ہیں:

شيخ محمة غوث از مهندوستان بمجر ات رفت شيخ على متقى كه ازمشائخ كبار ومقتديان

<sup>(</sup>۱) بدایونی، عبدالقادر: منتخب التواریخ ۲/۳۳-۳۵، معمدخان: اقبال نامه بهانگیری ۲/۹/۱

<sup>(</sup>٢) ابوالفضل: اكبرنامه ١٩/٢ (طبع نولكثور، لكصنو)

صاحب اقتد اروعلمای بزرگوار آل عصر بودفتوی برتن شیخ محمد غوث نوشت وسلطان آل راموقوف برامضای میال وجیدالدین داشت .....(۱)

لیکن شخ وجیہ الدین علوی گجراتی کی جمایت حاصل کرنے کے بعد شاہ محمد غوث محفوظ رہے ، شیر شاہ سوری کی وفات اور ہندوستان میں دوبارہ مغلیہ سلطنت بحال ہوگئ تو اکبر کے زمانے میں شاہ محمد غوث گوالیار سے اکبر آباد آگئے لیکن وہاں پھراس رسالۂ معراجیہ کی وجہ سے شخ کو مخالفت کا سامنا کرنا پڑا یہ ۹۲۲ ھے/ ۱۵۵۸ء کا واقعہ ہے۔ وہاں صدر الصدور شخ گدائی نے رسالہ معراجیہ کی عبارتیں مختلف مجالس میں پڑھ پڑھ کرسنا کیں ، اور بیرم خان کو ایخ ساتھ ملاکر شخ گوالیاری کے خلاف اقدام کئے جس سے وہ کبیدہ خاطر ہوکر واپس گوالیار چلے گئے جہاں تا حیات مقیم رہے (۲)۔

حضرت مجددالف ٹانی نے بھی اسی رسالہ معراجیہ کی بعض قابل اعتراض عبارتیں نقل کر کے انہیں خلاف ٹرع قرار دیتے ہوئے شاہ محرغوث گوالیاری کی تکفیر کی ہے، کتاب حاضر یعنی مقامات معصومی کی بدولت علمی دنیا کو پہلی مرتبہ اس کاعلم ہورہا ہے کہ حضرت مجددالف ٹانی نے اپ رسالہ معارف لدنیہ کے آخر میں جہاں'' شیخ ورئیس آں جماعت در کتاب خود می نویسد'' ککھا ہے اس سے مرادشاہ محمز غوث گوالیاری غیں اور جماعت سے مراد ان کا سلسلہ شطاریہ ہے اور کتاب خود سے مرادان کا رسالہ معراجیہ ہے (س) کیوں کہ آپ نے معارف لدنیہ میں نہ تو شاہ محمد غوث کا نام لیا ہے اور نہ ہی ان کے رسالہ زیر بحث کا ذکر کیا ہے البتہ دریردہ و کنایتا اس کارد کیا ہے۔

حضرت مجدد الف ثانی نے رسالہ معارف لدنیہ کے آخری عنوان ''خسران مخالفان'' کے تحت رسالہ معراجیہ کے کئی اقتباسات دے کران امور ومباحث کوصریحاً''خلاف شرع، خلاف نص'' لکھا ہے، چندمثالیں ملاحظہ ہوں:

<sup>(</sup>۱) بدایونی، عبدالقادر: منتخب التواریخ ۳/ ۴۴، خاتمه مراة احمدی (اردوتر جمهاز ابوظفرندوی) ۸۳

<sup>(</sup>٢) بدايوني، عبدالقادر: منتخب التواريخ ٣٥/٢

<sup>(</sup>٣) مقامات معصوی ۲۳۳

بعضی درویشان خام ناتمام که کشف خیالی خودرااعتبارنموره با نکارومخالفت ایس شریعت با هره اقدام می نمایند .....ای فقیران بے سرو برگ را چه رسد که مخالفت آن نمایند غیراز انکه خودراخراب سازندو بداغ الحادوزند قد متسم گردند ..... شیخ ورئیس آن جماعت در کتاب خودمی نویسد که:

"روح انسانی بخصوص عین ذات است تعالی وتقدس"۔

واين دوآيت كريمه رابرآل استدلال ي آردجاه دبك والملك صقاصقا

یوم یقوم الروح والملئِکته صفا در یک آیت رب فرمودودیگرروح پس رب و روح کیے باشند وایں اتحاد نه از قبیل تو حید وجود است که آن مخصوص بروح نیست بلکه تمام عالم دریں متساوی الاقدام اند۔

وجای دیگردر جال کتاب می گوید که:

" قومی از ابدال که در غارمی باشند و آل ہفتا دتن اند تا قیام قیامت خواہند بوو ایٹال راموت نمی باشد وجود طبائعی دارند''

حضرت مجدد الف ثانی نے اس بات کو مخالف نص قرار دیا ہے کہ یہ "کل نفس ذائقة الموت" کے منافی ہے۔

شاہ محمر غوث گوالیاری نے اس رسالہ میں ایک مقام پر دوزخ، بہشت اور عرش کی حقیقت پر بحث کرتے ہوئے جو بچھ لکھا ہے حضرت مجد دالف ٹانی نے اسے مخالف شریعت قرار دیا ہے اور بتایا ہے کہ اہل سنت و جماعت کا اعتقادیہ ہے کہ دوزخ اور جنت دونوں موجود ہیں اور انبیاء و اولیاء و تمام مونین بہشت میں اپنے اپنے درجات کے تحت رہیں گے، اسی بحث کے تحت آپ نے لکھا ہے کہ شاہ محمد غوث نے بہشت میں رویت باری تعالی سے بھی ا نکار کیا ہے:

"ایں از خیالات نه بکنایت است و دریں سخنان انکار وجود رویت است در بہشت چه گفته است که" فوق العرش رفته لقا خوامد بود" وفوق العرش را جنت دیدارساخت که حودوقصور نداردو پس کافه مونین ازلقاب نصیب باشند" شاه محمد غوث کی مندرجه بالاعبارت نقل کرنے کے بعد حضرت مجدد الف ثانی اس قتم کے فاسد خیالات کے اظہار سے الله تعالیٰ سے ان الفاظ میں پناه مانگتے ہیں: اعاذ نا الله سبحانه عن امثال هذه التخیلات الفاسده

ایک مقام پرحضرت مجددالف ٹانی نے لکھا ہے کہ شاہ محمد غوث کے رسالہ معراجیہ سے مفہوم بھی نکلتا ہے کہ کھا ایس سے اس عقیدہ کو کفر صریح قرار دیا ہے۔ فرماتے ہیں:

ازیں سخنان مذکورهٔ اومفہوم می شود که عذاب کفار را ہم ابدی نمی داند وہم چنیں تنعمّات بہنتی راوایں خود کفرصرتح است.....

حضرت مجددالف ٹانی نے شاہ محمد غوث کے رسالہ سے '' زوال بہشت ودوز خ بعداز دخول آنہادر آخرت'' کی بحث سے طویل اقتباس نقل کر کے بحث کرتے ہوئے لکھا ہے:

ایس مخنان صرح از بزوال بہشت ودوز خ بعداز دخول آں ہا در آخرت تامل باید کرد کہ ایس مخن بکفر می کشد یا نہ ؟ ظہوری کہ بعداز زوال ایس ہا حاصل می شود آس ظہور را'' بالوجوب'' می گوید وظہور دنیار ا'' بالا مکان'' باید اندیشید کہ اہل بہشت فہور را دوز خ را واجب گفتن کفر است یا نیست ؟ والیضا از یس عبارت مفہوم می شود کہ انبیاء و اولیاء ہمیشہ زائل وضحل در ذات خواہند بود در عدم ، ایشاں را ہر گز وجود نخواہد بودایں نیز کفر است صرح

حفرت مجدد الف ثانی نے رسالہ معراجیہ کی بعض اور عبارتیں بھی نقل کر کے شرع اسلامی کے ساتھ اس کا تفاوت بیان کرتے ہوئے انہیں" سخن مخالف نص قطعی"، مخالف النص" اشد کفر" جیسے الفاظ تحریر کئے ہیں اور آخر میں اس قتم کے کلمات کی ادائیگی ہے بچنے کی دعا کرتے ہوئے لکھا ہے:

نعوذ بالله سبحانه عن قُبح هذه الكلمة حق سبحانه و تعالى (١)

<sup>(</sup>۱) مجددالف ثانی: رساله معارف لدنیه مشموله رسائل مجدد پیمرتبه محبوب البی - لا بهور، ۱۹۲۵، ۲۱۰ – ۲۱۳

یقینا یہ تمام اقتباسات رسالہ معراجیہ کے ہیں، معاصرین شاہ محم غوث نے ان کے خلاف اعتراضات بیان کرتے ہوئے اس کے جومندرجات بتائے ہیں وہ بھی ای نوعیت کے ہیں، حضرت مجدد الف ثانی نے ان کی تکفیر پہلی مرتبہ ہیں کی بلکہ آپ نے علائے معاصرین شخ کوالیاری کا اتباع کیا ہے، شاہ محم غوث کے ایک مرید ومعاصر نے لکھا ہے کہ اس رسالہ کی مخالفت کرنے والے علماء کی تعداد تقریباً ۲۷۰ تھی (۱) گویا شاہ محم غوث کی فالفت کرنے والے علماء کی تعداد تقریباً ۲۷۰ تھی (۱) گویا شاہ محم غوث کی فالفت پہلی مرتبہ صرف حضرت مجدد الف ثانی نے ہی نہیں کی بلکہ آپ سے پہلے بھی دو مرتبہ گرت اور پھرا کبرآباد (آگرہ) میں علماء بیاقد ام کر بچکے تھے، فرق صرف اتنا ہے کہ حضرت مجدد الف ثانی نے دی نہیں کی بلکہ آپ سے پہلے بھی دو مرتبہ مرتبہ گرت اور پھرا کبرآباد (آگرہ) میں علماء بیاقد ام کر بچکے تھے، فرق صرف اتنا ہے کہ حضرت مجدد الف ثانی نے با قاعدہ اقتباسات دے کران نظریات کارد کیا ہے۔

حضرت مجددالف ٹانی کے جانشین حضرت خواجہ مجرمعصوم سرہندی کی سلسلۂ شطاریہ کے خلاف براہ راست تحریرات ہمارے علم میں نہیں ہیں البتہ مقامات معصومی میں ہے کہ سرہند میں شخ گوالیاری کے ایک خلیفہ شخ فرید ٹانی ملقب بہسلطان الموحدین بن شخ بایزید ملقب بہسلطان المحصدین بن شخ بایزید ملقب بہسلطان المحصین رہتے تھے اور حضرات مجددیہ کے ساتھ ہم وطنی کی وجہ سے تعلقات بھی تھے وہ علا قائی محافل میں شریک ہوتے تھے ان سے حضرت خواجہ نے ایک روز کہا کہ کیا تم نے اپنے اجداد کے فاسد عقا کہ سے تو بہ کر لی ہے؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ نہیں بلکہ میں نے ان عقا کہ میں استقامت اختیار کر لی ہے جس پر حضرت خواجہ نے سخت ناراضی کا ظہار کیا اور ان کو اپنی مجلس میں آنے سے منع کر دیا (۲) یہاں تک کہ حضرت خواجہ کے اظہار کیا اور ان کو اپنی میں آنے میں بہت سے افراد عیادت کے لئے حاضر ہوئے تو آخری ایام اور مرض موت کے زمانے میں بہت سے افراد عیادت کے لئے حاضر ہوئے تو شخ فرید ٹانی شطاری کے میٹے عبدالملک نے حاضر ہونے کی اجازت چاہی تو آپ نے منظور فرید ٹانی شطاری کے میٹے عبدالملک نے حاضر ہونے کی اجازت چاہی تو آپ نے منظور فرید ٹانی شطاری کے میٹے عبدالملک نے حاضر ہونے کی اجازت چاہی تو آپ نے منظور فرید ٹانی شعاری کے میٹے عبدالملک نے حاضر ہونے کی اجازت چاہی تو آپ نے منظور کی دیا (۲)

<sup>(</sup>١) فضل على شاه: كليات كواليارى بطى (بحواله شاه محمر غوث كواليارى ١٢٠)

<sup>(</sup>٢) مقامات معصوى ١٩١

رس) الصناس المنظرات كاحوال كے لئے ملاحظہ بواحوال مشائخ كبار بر بمارامقدمہ اور مقامات معصوى بر بمارے تعلیقات

انبی شخ فرید ٹانی شطاری سر ہندی کے ایک خلیفہ شخ محمد انٹرف شطاری لا ہوری تھے ان کے ملفوظات احوال مشاکح کبار کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ بھی جو گیوں اور سنیاسیوں کی طرح زندگی بسر کرتے تھے اور انہیں کے ساتھ مل کرجنگلوں میں ریاضتیں کی تھیں ، اس کتاب کے مطالعہ سے اس عہد کے تصوف میں زوال وانحطاط کے آثار نمایاں معلوم ہوتے ہیں (۱)۔

باقی رہایہ سوال کہ بعض نقشبندی مشاکخ سلسلۂ شطاریہ میں بھی بیعت تھے ان میں سے سندھ کے معروف نقشبندی شخ و عالم شاہ فقیر الله علوی شکار پوری (ف ۱۱۹۵ھ/۱۹۵ء) نقشبندی سلسلہ میں خلافت کے ساتھ شطاری سلسلہ میں بھی بیعت تھے(۲) اور ای طرح حضرت شاہ ولی الله محدث دہلوی جج کے لئے جاتے ہوئے جب لا ہور سے گزر بے وانہوں نے جواہر خمسہ (تالیف شاہ محمد غوث گوالیاری) کے اعمال کی حاجی محمد سعید لا ہوری سے اجازت کی تھی (۳)۔

اس سے یہ قیاس کرنا کہ جب یہ اکابرسلسلۂ شطاریہ سے منسلک تھے تو پھران کے روحانی جداعلی شاہ محمد غوث کی تلفیر کے کیامعنی ہوئے؟ حقیقت یہ ہے کہ ان حضرات کواس امر کاعلم ہی نہیں تھا کہ حضرت مجد دالف ثانی شاہ محمد غوث کی تکفیر کر چکے ہیں کیوں کہ حضرت مجد دالف ثانی نے رسالہ معارف لدنیہ میں جہاں ان کی تکفیر کی ہے وہاں شاہ محمد غوث کانام ہی نہیں لکھا بلکہ کنایت یہ سب کچھ کیا ہے اگر ان حضرات کو اس حقیقت کاعلم ہو جاتا کہ حضرت مجد دالف ثانی کے رسالہ معارف لدنیہ میں '' شخ و رئیس'' سے کون مراد ہے تو یہ بزرگ افراد بھی سلسلۂ شطاریہ کی طرف متوجہ نہ ہوتے یہ تو علمی و روحانی دنیا پر پہلی مرتبہ بزرگ افراد بھی سلسلۂ شطاریہ کی طرف متوجہ نہ ہوتے یہ تو علمی و روحانی دنیا پر پہلی مرتبہ بزرگ افراد بھی سلسلۂ شطاریہ کی طرف متوجہ نہ ہوتے یہ تو علمی و روحانی دنیا پر پہلی مرتبہ بزرگ افراد بھی سلسلۂ شطاریہ کی طرف متوجہ نہ ہوتے میت حیات مرتب کیا گیا تھا اس میں اور کتاب جامع الفوائد مولفہ شخ محمد اشرف الا ہوری میں ضمنا شطاری سلسلہ کے ذکورہ افراد کے مالات طبح ہیں۔ جامع الفوائد مولفہ شخ محمد اشرف الا ہوری میں ضمنا شطاری سلسلہ کے ذکورہ افراد کے مالات طبح ہیں۔ جامع الفوائد مولفہ شخ محمد اشرف الدوری میں ضمنا شطاری سلسلہ کے ذکورہ افراد کے مالات طبح ہیں۔

<sup>(</sup>۲) شاه فقیر الله علوی شکار پوری مرید مولا نامحد مسعود شطاری پشاوری وهومرید حاجی محد سعید لا ہوری وہومرید شیخ محمد اشرف شطاری لا ہوری وهومرید شاه فرید ثانی سر ہندی (غدکور) (احوال مشائخ کیار مقدمه ۸)

<sup>(</sup>٣) شاه ولى الله: الاختباه في سلاس اولياء الله ١٠٧

مقامات معصوی جیسی متند کتاب سے اس امر کا انکشاف ہوا ہے۔ اہل تشیع ونقشبندی مشاکخ اہل سبیع ونقشبندی مشاکخ

ابتداء میں صوفیہ اور اہل تشیع کے ماہین تنازعات رہے لیکن جلد ہی شیعوں نے صوفیہ لبادہ اوڑھ لیا جس سے لباس صوفیہ میں شیعیت کی تبلیغ ہونے لگی ، دوروسطی کا ایرانی صوفی ادب اپنی آزاد خیالی کے باعث بہت سے غیراسلامی عقائد کاعلم بردارتھا، پاکستان وہند میں جوصوفی خانواد ہے وار دہوئے وہ زیادہ تر انہی مجمی علاقوں کے تھے جہاں ندہبی وفکری بے راہ روی عام تھی گیار ہویں صدی ہجری میں جہاں بہت سے فرقوں نے ہندوستان کارخ کیا وہاں ایران سے آنے والا فرقہ شیعہ خاص طور پر نمایاں ہے۔

شیرشاہ سوری کے ہاتھوں ہمایوں کی شکست اس کا ایران میں بناہ لینا اور پھر ہندوستان کی حکومت واپس لینے کے لئے شاہ ایران کی طرف سے شیعیت قبول کرنا اور تبلیغ شیعیت کے نام پر ایران سے امداد لینے کی شرط نے تو مغل حکمر انوں کی ندہبی سوچ اور پالیسی ہی بدل ڈالی حالانکہ یہ سلاطین جیسا کہ ہم تفصیل سے لکھ بچکے ہیں خالصتا سی حفی اور سنٹرل ایشیا کے نقشبندی بزرگوں کے حلقہ مجوش تھے۔

اکبری ندہی پالیسی آزاد خیال فرقوں کو ہندوستان آنے کی کھلی دعوت دے رہی تھی ان میں فرقہ شیعہ اوراس کے مبلغین کی خاصی تعدادتھی ، انہوں نے ہندوستان آئے ان میں فرقہ شیعہ اوراس کے مبلغین کی خاصی تعدادتھی ، انہوں نے ہندوستان کے بدلتے ہوئے حالات کا بغور جائزہ لیا اور تی علاء جنہیں اکبر نے خاصا مقتدر بنادیا تھا اور جود نیا کی ہوں ولا کچے میں مبتلا ہوکر نہ صرف سنیت کو نقصان پہنچار ہے تھے بلکہ دوسر نے فرقوں خاص طور پر اہل تشیع کو دعوت فکر دے رہے تھے ، خان نجی مشہور شیعی خانوادہ ملا مبارک ناگوری اوران کے دونوں بیٹوں ابوالفضل اور فیض نے جانب نجی مشہور شیعی خانوادہ ملا مبارک ناگوری اوران کے دونوں بیٹوں ابوالفضل اور فیض نے حالات سے بھر پور فائدہ اٹھایا اس خانواد ہے کو صدر الصدور شیخ عبد النبی اور مخدوم الملک ملا عبد الله سلطانپوری کی طرف سے مددمعاش ملنے کی بجائے جب ان علاء نے ان کی تحقیر و تذکیل کی تو اس موقع پرفیضی نے آئیس مخاطب کرتے ہوئے کہا تھا:

تذلیل کی تو اس موقع پرفیضی نے آئیس مخاطب کرتے ہوئے کہا تھا:

اگر میں اپنی اصل سے ہوں اور اپنے اعتقاد (شیعیت) میں سچا ہوں تو تم سے اگر میں اپنی اصل سے ہوں اور اپنے اعتقاد (شیعیت) میں سچا ہوں تو تم سے

ایباانقام اول گاجس کی گونج سارے ہندوستان میں تی جائے گی (۱)۔
واقعی وہ گونج سارے ہندوستان میں تی گئی اور وہ اکبر کی تائید و حمایت حاصل کرنے میں کامیاب ہو گئے سب سے پہلے انہوں نے تی علاء کے اقتدار کوختم کروایا اور اکبر بادشاہ کو امام عادل بنا کر اسے لامحدود فذہبی اختیارات کا مالک بنا دیا، اس طرح شیعہ ملک کی سیاست و معاشرت پر پوری طرح چھا گئے ان پڑھا کبر سے انہوں نے جس طرح شعائر اسلام کی تفجیک کروائی وہ روز روثن کی طرح عیاں ہے چونکہ اکبر کے مصاحب اب شیعہ تھے انہوں نے کتب تاریخ سے مشاجرات صحابہ کے واقعات اکبرکو کچھاس انداز سے سنائے کہ وہ وہ خلفائے ثلاثہ سے بدخن ہوگیا، معاصر مورخ بدایونی کا بیان ہے کہ کتب سیرت کہ وہ فلفائے ثلاثہ سے بدخل ہوگیا، معاصر مورخ بدایونی کا بیان ہے کہ کتب سیرت کہ وہ وقت صحابہ کرام کے حق میں جو کلمات بادشاہ کے منہ سے نکلتے تھے خاص طور پر حضرت ابو بکر، عمر اور عثان رضی اللہ تعالی عنہم کی خلافت کے بارے میں، فدک اور جنگ صفین وغیرہ کے سلطے میں کان ان کے سنے سے خدا کرے بہرے ہوجا کیں آنہیں زبان پر صفین وغیرہ کے سلطے میں کان ان کے سنے سے خدا کرے بہرے ہوجا کیں آنہیں زبان پر این بی جا سے اسلام مورخ کے اصل الفاظ کس قدر برجتہ ہیں، ملاحظہ سے جن

آنچه در حق صحابه رضی الله عنهم در وقت خواندن کتب سیر مذکور می ساختند خصوصاً درخلافت خلفائے ثلثه وقصه کو کنگ و جنگ صفیمن وغیره که گوش از استماع آل کربادوبرزبان نتوال آورد (۲)

اب عوام وخواص میں شیعہ ٹی اختلاقی امور زیر بحث رہنے گئے اور مسلمان الجھ کررہ گئے، ان حالات میں مشہور شیعی عالم قاضی نور الله شوستری ۹۹۲ھ/ ۱۵۸۹ء کو مشہد سے ہندوستان کے لئے روانہ ہوئے اور ۹۹۳ھ/ ۱۵۸۵ء کو فتح پورسیری میں اکبر بادشاہ سے میادشاہ ان کے لئے روانہ ہوئے اور ۹۹۳ھ/ ۱۵۸۵ء کو فتح پورسیری میں اکبر بادشاہ سے مبت متاثر ہوا آئبیں لا ہور کا قاضی مقرر کیا، اس طرح آتے ہی آئبیں علی مدفتح الله شیر ازی اور تھیم ابوالفتح گیلانی جیسے شیعہ علاء وامراء کی تائید و حمایت حاصل ہو گئی ابوالفضل اور فیضی تو پہلے ہی انہی عقائد کے علمبر دار تھے مذہبی ہم آئمگی کے باعث جلد گئی ابوالفضل اور فیضی تو پہلے ہی انہی عقائد کے علمبر دار تھے مذہبی ہم آئمگی کے باعث جلد

<sup>(</sup>۱) فريد بهمكرى: ذخيرة الخوانين ا / ۱۸ - ۲۹

<sup>(</sup>٢) بدايوني، عبدالقادر: منتخب التواريخ ٣٠٨/٢

بی ان اصحاب کے مابین دوئی کے ایسے رشتے استوار ہوئے جومقصد حیات بن گئے یعنی ہندوستان میں شیعیت کے فروغ کے لئے سعی کرناان کی زندگی کااوڑ ھنا بچھونا بن گیا، گویا ا كبركے نام سے جارى ہونے والا دين البي انہي شيعه علماء كامرتب كردہ تھا(ا)ان كى جزيں اتی مضبوط تھیں کہ اکبر کا جائشین جہا تگیرنو اب مرتضی خان فرید بخاری کے مرتے ہی پھر سے ان کے نرغے میں پیس گیا، پھرنور جہاں سے جہانگیر کی شادی کیاتھی دراصل بادشاہ جہانگیر برعقا كرتشيع كا تسلط تھا، قاضى نور الله شوسترى اپنے عقائد كے باعث (٢) عبد جہا تكير ميں جب ١٩١٩ه الم ١٩١٠ء كونل كرديے كئے تو اہل تشيع پراس كے بہت گہرے اثرات ہوئے انہوں نے انہیں'' شہید ثالث' کالقب دیا چونکہ جہانگیرا پی شیعہ بیوی نور جہاں کے زیراثر تھا اس کئے حکومت کے اہم ترین عہدوں پریمی اصحاب فائز تھے(۳) اور اس قتل کے باعث بغاوت كاخطره محسوس ہونے لگا تھا اس لئے جہانگیرنے اہل سنت كے سب سے بڑے عالم اور مولف ردروافض حضرت مجدد الف ٹانی کو گرفتار کر کے اس کا از الد کرنے کی كوشش كاليكن اس فرقے كواتى فوقيت حاصل ہو چكى تھى كەعلائے اہل سنت كوان كےخلاف سخت اقد ام کرنے پڑے اس موقع پر حضرت مجد دالف ٹانی اس سے پہلے روروافض کے نام ہے ایک مستقل رسالہ لکھ کیے تھے جس میں اس فرقے کے عقائد کا محاکمہ کیا تھا اور مسلمانان ہندکوان کے ارادوں ہے آگاہ فرمایا تھااورا پنے مکا تنیب میں جو تی امراء کے نام ہیں اہل تشیع کے معتقدات کے علاوہ ان کے کردار سے مسلم معاشرت پر جومنفی اثرات مرتب ہوئے تھے جائزہ لیااوران کی صحبت سے بچنے اور انہیں اپنی محفل میں جگہ نہ دینے کے

<sup>(</sup>۱) ان امور کی تفصیل مقدمه ٔ ہذا کے آغاز میں درج کی جاچکی ہے۔

<sup>(</sup>۲) ملانورالله شوستری کے تل کے اسباب کے بارے میں اختلاف ہے، شیعہ موز مین کا خیال ہے کہ اس ہے پیچھے نقشبندی علماء کا ہاتھ تھا کیوں کہ ملاشوستری نے مجالس المونین میں نقشبندیوں کو گمراہ قرار دیا ہے (۲۵۱) اور انہی حضرات نے ملاشوستری کی احقاق الحق کے ابتدائی ابواب جن میں خلفائے مملاشہ پر سخت تنقید ہے فاری میں ترجمہ کر جہا تگیر کو سنائے ۔۔۔۔۔

<sup>(</sup>Rizvi, S.A.A: Socio-Intellectual History...Of...Shi'is, Vol.I.pp. 376-84) (س) محدامین بدخشی: نتانج الحرمین - خطی ورق ۲۰ ساب-۱۷۱۱ با

لتے پار پارلکھا(۱)۔

حضرت مجدد الف ٹانی کے ایک معاصر کا ایک رسالہ ردروافض (۲) دریافت ہوا ہے جس میں لکھا ہے کہ اگر بادشاہ اسلام کو جہاد کی طاقت حاصل ہواور وہ شیعوں کے خلاف جہاد کرنے میں سستی سے کام لے تو قیامت کے دن وہ اللہ تعالیٰ کے سامنے جواب دہ ہوگا ،اس نا در رسالہ کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

"بربادشاه اسلام بلکه برسائرانام بنابرام حضرت ملک علام قلع وقع آنها (شیعه)
برای اعلاء الدین الحق واجب ولازم است .....واخذ اموال واسعهٔ ایثان جائز
واگر بادشاه زمان وخلیفه دوران خلد الله ظلاله در جهاد که با تفاق و اجماع علاء
واجب وطریقهٔ حضرت رسالة پناه صلی الله علیه وآله واصحابه کرامت باوجود
استطاعت وقدرت تسابل نمایند چگونه از عهده سوال و جواب ملک متعال ......
تواند بهرون آیم"

ال اقتبال مندرجه ذيل نتائج اخذ موتے ميں:

- ا- بادشاہ اسلام اور تمام سلمانوں پر بیدواجب ہے کہ دین حق کی سربلندی کے لئے شیعوں کا قلع قمع کریں۔
  - ۲- ان کامال واملاک مسلمانوں کے لئے جائز ہے۔
- س- اگر بادشاہ استطاعت رکھتا ہواور علمائے دین کا اتفاق وا جماع بھی ہو کہ اہل تشیع کے خلاف جہاد کیا جائے اور وہ اس میں سستی سے کام لیتو قیامت کے روز وہ خدا کے خلاف جہاد کیا جائے اور وہ اس میں سستی سے کام لیتو قیامت کے روز وہ خدا کے
  - (۱) اہل تشیع کے بارے میں حضرت مجدد الف ٹانی کے مکا تیب میں اشارات کے لئے دیکھئے پروفیسر بویلر کامر تبدانڈ کیس کمتوبات
- (۲) یہ اہم رسالہ اس وقت جناب ظلیل الرحمٰن داؤدی (لاہور) کے کتب خانے میں ہے جن کی عنایت سے یہ اقتباس حاصل ہوا۔ جب عبدالله اوز بک دوم (۹۹۱-۲۰۰۱ه/ رکم مجم الانساب زمباور ۴۰سم) نے مشہد کا محاصرہ کیا تو علمائے ماور النہر نے اہل تشیع کی تکفیر میں ایک رسالہ لکھا جس کے جواب میں شیعوں نے بھی ایک رسالہ لکھا اس مسالے کئی جواب کھے گئے ان میں ایک جواب حضرت مجدد الف ٹانی کا رسالہ ردر دونف ہے اور دوسرا جواب رسالہ زیر بحث ہے۔

سامنے جواب دہ ہوگا۔

اگر چہروافض کا تفوق سیاست اور معاشرت پر بڑھ گیاتھا تا ہم ٹی علماء ومشائخ ان کی بالا دسی کے خلاف آ واز بلند کرتے رہے اگر وہ ایسانہ کرتے تو حکومت کے تمام تر انظامی ادارے انہی کے زیر کنٹرول رہتے۔

شاہ جہاں کے دکن پر حملے کے اسباب میں سے ایک سبب وہاں ایران اور شیعوں کا عمل دخل تھا شاہ ایران نے وہاں جمعہ کے خطبے میں خلفائے ثلاثہ پرسب وشتم شروع کروادیا تھا شاہ جہاں نے پہلے تو حاکم دکن کو تنبیہ کی جب وہ بازنہ آیا تو اس نے با قاعدہ اس پر جملہ کر کے اسے شکست دی (۱) تخت نشینی کی جنگ میں جب شاہ ایران نے داراشکوہ کوشکست ہوتی محسوس کی تو اسے خط لکھا کہ تم آپ پر دادا ہمایوں کی طرح ایران چلے آؤ ہم تمہاری و یہ بی مدد کریں گے جسے ہمایوں کی کھی (۲) اگر خدانخواستہ ایسا ہوجا تا تو حالات ہمایوں کے عہد سے بھی بدتر ہوجاتے اور ہندوستان پر عملی طور پر شیعہ دراج اسی وقت نافذ ہوجا تا۔

حضرت خواجہ محمد معصوم کے اہل تشیع کے بارے میں وہی خیالات تھے جو حضرت مجددالف ٹانی کے تھے آپ نے انہیں فرقہ باطلہ قرار دیا ہے اوران کی صحبت سے بچنے کی تاکید کی ہے (۳) حضرت خواجہ کے صاحبزادگان بھی شیعوں کے شخت خلاف تھے آپ کے فرزند بزرگ شخص بغۃ اللہ نے ایک شیعی امیر کو صحابہ کرام کی شان میں گتاخی کرنے پراپ ہاتھ ہے آل کر کے اور نگزیب کواس واقعہ کی اطلاع دی تھی (۴)۔

اہل تشیع کے بارے میں اور نگزیب کی پالیسی بہت واضح ہے یعنی وہ ان کے خلاف تھا،
ہاں اس کے منصب داروں میں بعض شیعہ بھی تھے لیکن بیے عہدہ دار جہا نگیروشاہ جہان کے
عہد سے نسلاً بعد نسل مختلف عہدوں پر متمکن تھے ان کو یک قلم معزول کرنا حکومت وسیاست
کے نقط نظر کے منافی تھا اور نگزیب اسی نقطہ نظر سے انہیں برداشت بھی کرتا تھا۔ اگر وہ

<sup>(</sup>۱) تفصیل ہے اس ہے بل آپ ملاحظہ کر چکے ہیں

<sup>(</sup>٢) نجيب اشرف ندوى: مقدمه رقعات عالمكير ٢٧٧

<sup>(</sup>m) محمعصوم، خواجه: مكتوبات (س) مقامات معصوى ۸۸س

جہانگیر کی طرح ان کے زیراثر ہوتا تو اس کے عہد میں اس کی زیرنگرانی مرتب ہونے والی اسلامی قانون کی کتاب فتادی عالمگیری تمام ترفقهٔ حنفی کی ترجمان نہ ہوتی بلکہ اس میں فقهٔ شیعہ کی بھی نمائندگی کی جاتی۔

عہداورنگزیب میں ردروافض کے موضوع پر کئی کتابیں لکھی گئیں جن میں ہے بعض تو اورنگزیب کے نام معنون بھی کی گئیں جواس کے مذہبی رجان کی غمازی کرتی ہیں۔

ان کتابوں میں سے سب سے اہم کتاب حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی کے خلیفہ شخ محمد بایزید سہار نپوری کے فرزند شخ حسام الدین کی ہے جو انہوں نے ۱۱۰۱ھ/کو مرافض الروافض کے نام سے تالیف کی تھی ، اس کے آغاز میں انہوں نے اورنگزیب کو شاندار القاب سے نواز اہے۔ ان میں سے بعض قابل تو جہ ہیں ، لکھاہے:

بادشاه دین پرور ..... زینت سرای تاج ولایت و کشور کشای سامی شرع متین مروج احکام دین ماحی آثار بدع و ہوا محی سنن سرور انبیاء ..... جامع میاں سلطنت وسلوک .....

یہاں اورنگزیب کوزینت سرای تاج ولایت اورسلطنت وسلوک کا جامع بتایا گیا ہے اکبر بادشاہ کے حواریوں کی طرح اسے قطب الاقطاب نہیں بنادیا گیا(1)

اس کتاب کے مولف شیخ حسام الدین حضرت خواجہ کے خلیفہ شیخ محمہ بایزید کے فرزندگرامی تنے ان کے والد بزرگ شیخ بدیع الدین سہار نپوری حضرت مجدد الف ٹانی کے معروف خلیفہ تنے (۲)۔

مرافض الروافض کے مولف نے حضرت مجدد الف ٹانی کے رسالہ رد روافض سے بھر پوراستفادہ کرتے ہوئے اس کے مجمل مقامات کی خوب شرح کی ہےاور اہل تشیع کے رد میں کا کھی جانے والی دیگر کتب کے حوالے بھی دیے ہیں (۳)۔

- (۱) تفصیل مقدمہ کے آغاز میں ملاحظہ کریں۔
- (٢) حالات كے لئے ديكھئے مقامات معصومي ٦٥ ٧١ ٢٦ م مع تعليقات
- (۳) مرافض الروافض کاخطی نسخہ جنا بے خلیل الرحمٰن داؤدی (لا ہور ) کے پاس دیکھااوران کی عنایت ہے اس نادر مخطوطہ سے استفادہ کاموقع ملا

بداورنگزیب کی ند بهیت اور حمایت ابل سنت کا نتیجه تھا کہ اس کے حین حیات اہل تشیع کو اینے عقائد کی بھر پورنبلنے کی جرات نہ ہوسکی جہاں جوشیعہ عالم آیاوہ خاموشی کے ساتھ اپنا کام کرتار ہالیکن اورنگزیب کی وفات (۱۱۱۸ھ/۷۰۷ء) کے بعد جونہی مغل سلطنت میں ضعف وانحطاط کے آثار نمایاں ہوئے روافض کا ہرطرف غلبہ ہونے لگا یہاں تک کہ اورنگزیب کا جانشین بها در شاه اول اینے شیعه وزیر منعم خان کے زیراثر شیعه ہوگیا اور شیعه تی اختلافات مذہبی اختلاف ہے بڑھ کرخلاف کے درجے تک پہنچ گئے اور دربار مغلیہ ہے وابسة دو یار ٹیاں ایرانی اورتورانی اقتدار کے لئے دست وگریبان رہے لگیں متاخر سلاطین کے عہد میں سلاطین ان یار ٹیول کوختم کرنے یا ان کے اقتدار میں کمی کرنے میں کامیاب نہ ہو سکے ارانی یارٹی (اہل تشیع) اقلیت میں ہونے کے باوجود تورانی یارٹی (سنی گروہ) پر حاوی رہی اس کا بتیجہ تھا کہ مرکز ہے نکل کر بیگروہ صوبوں میں پہنچ گئے اور ہندوستان کی گئی رياستوں ميں اليي خودمختار حکومتيں وجود ميں آئيں جن کاسر کاری ندہب شيعيت تھا (۱) گويا یہ دونوں متحارب فرقے انتہا پہند ہو چکے تھے جن کی حرکات سے معاشرت پر بڑے منفی اثرات مرتب ہورے تھے ان حالات میں حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی نے دواہم كتابيل ازالة الخفاعن خلافة الخلفاء اورقرة العينين في تفضيل الشيخين لكه كراس فضاكو اعتدال برلانے کی کوشش کی لیکن اہل تشیع کا تفوق اتنابر ھا گیاتھا کہ یہ کتابیں اس مکدر فضا کو بدلنے میں موثر کردار ادانہ کر مکیس کتابیں تو بلاشبہہ نہایت خلوص کے ساتھ اصلاح احوال کے لئے مرتب کی گئی تھیں لیکن شیعہ فرقے کو سیاسی تائید و حمایت حاصل ہو چکی تھی اس کئے ان کی غدموم کارروائیاں بغیر مزاحمت کے جاری رہیں، شجاع الدولہ کے عہد میں لکھنو شيعيت كامركزبن گياو ہاں سی علماء كوخاصا تنگ كيا گياان ميں معروف عالم دين ملاعبدالعلی بح العلوم (ف ١٢٢٥هم/١٨١٠) اور ملا محمد حسين فرنگي محلي (ف١٩٩هم ١٩٩١ع) اختلاف عقائد کے باعث خارج البلد کئے گئے اوران نامور عالموں کو پھر بھی اپناوطن ویکھنا (۱) ڈاکٹر محمد ایوب قادری نے فضائل صحابہ واہل بیت کے مقدمہ میں ان ریاستوں میں ندہبی سرگرمیوں کی تفصیل درج كردى ب

نصیب نه ہوا (۱)۔

شاہ عالم ثانی کے عہد کا امیر الامراء نجف خان (ف19۲ ما ۱۹۲ ء)مشہور شیعہ خانوادہ سے تعلق رکھتا تھا اور ایرانی پارٹی کا سربراہ تھا، اس نے سی علماء کو بہت پریشان کیا معروف نقشبندی شیخ طریقت حضرت میرزامظهر جان جانان (ف۱۹۵ه/۱۸۵۱ه) کواسی کے ایماء پرشہید کیا گیا، شاہ ولی الله محدث دہلوی کے نامور فرزند ومولف تحفہ اثناءعشریہ حضرت شاه عبدالعزيز محدث دہلوي اور شاه رفيع الدين كود ہلى سے نكل جانے كانجف خان نے علم دیا پیر حضرات بڑے مصائب کا شکار ہوئے (۲) حقیقت بیہے کہ اس عہد میں بھی شیعیت کے اس بڑھتے ہوئے سلاب کوجن اصحاب نے روکنے کی کوشش کی وہ سب کے سب نقشبندی سلسلہ کے بزرگ ہی تھے ان میں شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ،میرز امظہر جان جانان، شاہ غلام علی دہلوی اور قاضی ثناء الله یانی پتی کے اساء گرامی نمایاں ہیں ان میں حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی کا کام سب سے زیادہ ہے، اس سلسلے میں ان کی معرکہ آراء کتاب تحفۃ اثناء عشریہ شیعوں کے رد میں قلمی جہاد ہے آپ نے بیر کتاب ۲۰۰ ھے ٩٠ ١٤ ء كوتاليف كى - بيركتاب اينے موضوع پرنهايت مال اورمتوازن ہے، علمائے حق اس کی تعریف میں بہت کچھ لکھ چکے ہیں اور مخالفین اس کے دلائل و براہین سے عاجز آ گئے

سرمند کی تنابی

مقامات معصومی میں سر ہند کی تباہی کا جا بجا تذکرہ ملتا ہے، جس کی توضیحات کے لئے ہم نے مستقل عنوان کے تحت الیم تمام معلومات یکجا کر دی ہیں جن کا تعلق سر ہند کی تباہی سے ہے۔

حضرت مجدد الف ٹانی قدس سرہ کے سر ہند میں قیام کے باعث نہ صرف اس کو دائی شہرت نصیب ہوئی بلکہ آپ کی اولا دوخلفاء کی دینی و فدہبی خد مات نے اسے اسلامی علوم کا مرکز بنادیا تھا اس لئے بجاطور پرمسلمان اسے اسلامی ہند کا دار الا رشاد کہتے تھے۔

<sup>(</sup>۱) ایضاا ۳۲-۳۱ (۲) مقامات مظهری، مقدمه ۱۱۸-۱۱۹

وہاں کا درس و تدریس کا سلسلہ صرف رسمی درس گا ہوں جیسانہیں تھا، بلکہ پاک و ہند کے رائخ العقیدہ مسلمان بادشاہ ملک کی ندہبی پالیسی وضع کرنے کے لئے اس دارالا رشاد کی طرف رجوع کرتے تھے۔

پنجاب میں جن غیر مسلم تحریکوں نے جنم لیاان میں سکھوں کی ندہبی و سیائ تحریک خاص طور پر قابل زکر ہے جس نے نہ صرف مسلمانوں کے اس دارالار شادکو تباہ و ہر بادکر دیا بلکہ سارے ہندوستان پر سکھرراج کے مملی خواب بھی دیکھے۔

اس تحریک نے پہلے وحدت ادیان کے روپ میں سادہ لوح عوام کواہنے اندر جذب کرنے کی کوشش کی پھر جب اقتد ار میں آئے تو جو طبقہ سب سے پہلے ان کے خلم کا نشانہ بنا وہ مسلمان ہی تھے، ان کے قوت پکڑنے سے پہلے حضرت مجد دالف ثانی نے بے بناہ دین و ساسمان ہی تھے، ان کے قوت پکڑنے سے پہلے حضرت مجد دالف ثانی نے بے بناہ دین و ساسموں کے ساسی بصیرت سے آنے والے حالات کو بھانپ لیا تھا اور جہا نگیر کے ہاتھوں سکھوں کے پانچویں گروار جن کے قبل کو آپ نے اپنے ایک مکتوب بنام مرتضی خان شخ فرید بخاری میں اسے کفار کی ' شکست عظیم' قرار دیتے ہوئے لکھا ہے:

دری وقت کشن کا فرلعین گویند وال بسیار خوب واقع شد و باعث شکست عظیم بر به نود مرد و دگشت بهرنیت که کشته باشند و بهرغرض که ملاک کرده خواری کفار خود نقد وقت ابل اسلام است این فقیر پیش از آنکه این کافر را بکشند درخواب دیده بود که بادشاه وقت کله برشرک را شکسته است والحق که آل گرورئیس ابل شرک بود و امام ابل کفر .....(۱)

عصر حاضر کے سکھ محققین نے اپنی جانبدار اور جذباتی تحریرات میں اعتراف کیا ہے کہ

<sup>(</sup>١) مجدد الف ثاني: مكتوبات ا/ ١٩٣ (مطبوعه طبع احمدى د بلي)

مکتوبات شریف کی سب ہے جی اشاعت مرتبہ مولا نانوراحمد امرتسری میں یہ جملہ" دریں وقت کشتن کا فرلعین موبندوآل اوبسیار خوب واقع شد' درج ہوگیا ہے، لیکن حقیقت یہ ہے کہ اس کے صحح بزرگ مولا ناامرتسری اس کی صحح مرائے بلکہ اس کی درست شکل مکتوبات مطبوعہ نولکٹوراور مطبع احمد دبلی میں اس طرح ہے: قرائے نہیں کر سکے بلکہ اس کی درست شکل مکتوبات مطبوعہ نولکٹوراور مطبع احمد دبلی میں اس طرح ہے: " دریں وقت کشتن کا فرلعین گویندوال بسیار خوب واقع شد' (بقیہ صفحہ اسکی صفحہ پر)

سکھوں کے خلاف حکمران طبقہ کے ذہنوں کو جولوگ مسموم کررہے تھے وہ سرہند کے یہی نقشبندی تھے، بلکہ گروار جن کاقل بھی اس کا نتیجہ ہے، بقول ڈاکٹر گنڈ اسکھ:

The Naqshbandis of Sirhind had been poisoning the minds of the ruling Junto in their respective spheres ever since the beginning of the seventeenth centuary. It was a result of their conspiracies that Guru Arjun, The fifth Guru of the Sikhs, had been tortured to death under the orders of Emperor Jahangir(1).

ایک اور سکھ مورخ خوشونت سنگھ نے جولقب" مجد دالف ٹانی" کا مطلب نہیں سمجھ سکا اور اس واقع کو جذباتی رنگ میں بیان کرتے ہوئے لکھ دیا ہے کہ حضرت مجد د نے نبوت کا دعوی کیا تھا:

Mujaddid Alif Sani, who claimed to be the second prophet of Islam after Muhammad felt Jeulous of Guru Arjun's influence, especially with Muslims, and wrote in strong terms to Jahangir against the Guru (2).

<sup>(</sup>بقیصفی گزشته) مولانا امرتسری مرحوم نے اسے عربی و فاری قاعدہ کے مطابق یوں پڑھ لیا" کافرلعین گوبندو
آل او ..... نیعنی گویندوال کومرحوم نے گوبندوآل او بجھ لیا جو بہو صرت کے ہاں لئے کہ گروگو بند کا زمانہ حیات حضرت محدد کے وصال ۱۰۳۳ھ / ۱۹۲۱ء کے بعد یعنی ۱۹۷۵ء ۱۹۸۵ء کا ہے۔ حضرت مجدد نے کسی سکھ گروکا نام نہیں لکھا بلکہ سکھوں کے ندہبی مرکز گویندوال کو ہدف تنقید بنایا ہے کہ اس مرکز میں رہنے والے کافر کے قبل کا واقع بہت خوب بلکہ سکھوں کے ندہبی مرکز تھا اس لئے احمد شاہ درانی نے اسے جلا کر خاکستر کر دیا تھا (ہم نے مقامات مظہری کے مقدمہ حاشی نیمر ۹۲ میں اس کے تفصیلات دی ہی طبع دوم)

<sup>(1)</sup> Ganda Singh: Sirhind in the Eighteenth Century (Sirhind through the Ages, ed. Fuja Singh, Patiala, 1972. p. 93.)

<sup>(2)</sup> Khushwant Singh: History of the Sikhs, Vol. I. p. 59. f.m.

حالانکہ نہ مجدد الف ٹانی کا بیمطلب ہے کہ آپ نے نبی آخر الزمان سلی الله علیہ وسلم کے بعد خود کو نبی قرار دیا تھا اور نہ ہی آپ کا بیکتوب براہ راست جہانگیر کے، بلکہ وہ تو مرتضی خان فرید بخاری کے نام ہے جو کہ جہانگیری امراء میں سے تھے۔

معلوم ہوتا ہے کہ سکھوں نے اپنی اس شکست عظیم کا اصل سبب سر ہند کے ای متبرک خانواد ہ نقشبند یہ کو قرار دے دیا تھا اور جونہی مسلمانان ہند کا سیاسی مرکز رو بہ زوال ہوا، انہوں نے دل کھول کر اس کا بدلہ لیا ان کے ظلم کا نشانہ نہ صرف اہل سر ہند ہے بلکہ پاک و ہند میں جہاں کہیں بھی انہیں موقع ملا، نیست و نا بود کرنے کی پوری کوشش کی۔

سکھ خاص طور پر اہل سر ہند ہے مشتعل تھے کیوں کہ سکھر دایات کے مطابق یہی وہ شہر تھاجہاں ان کے گروگو بند سنگھ کے دوجھوٹے لڑکوں کوتل کیا گیا تھا۔

چنانچہ ۱۷۱۴ء کو جب سکھوں کا سر ہند پر کھمل قبضہ ہو گیا تو گرو گو ہند سکھ کی پیشین گوئی کو پورا کرنے کے لئے سکھ سر داروں نے گدھے منگوا کراس سرز مین پراپنے ہاتھ ہے ہل چلایا(۱) یہ اس کا اثر تھا کہ ان کا ایک فریضہ بن گیا کہ ہر آنے والاسکھ سر ہندگی ایک ایک اینٹ دریا ہیں ڈال دے (۲)۔

" گوبند سنگھ کے قبل (۱۰۵ء) کے بعداس کے جانشین بندہ سنگھ نے اپنظم وستم کا نشانہ سلمانوں کو بنایاس نے ۱۵ء کو سر ہند پر قبضہ کرلیا، انسانیت سوزظلم کے علاوہ اس نشانہ سلمانوں کو بنایاس نے ۱۹ء کو سر ہند پر قبضہ کرلیا، انسانیت سوزظلم کے علاوہ اس نے اپنے پاؤں سر ہند سے باہر نکا لنے شروع کر دیے اور اپنے مقبوضات کو سنج کر لیا سکھوں کے لیا سکھوں کے ان کارروائیوں سے مجبور ہوکر لا ہور کے گورنر سید اسلم خان نے سکھوں کے "خلاف جہاد کا اعلان کر دیا (۳)۔

ینے عبدالا حدوحدت معروف بہ شاہ گل نے سر ہند سے محض اس لئے ہجرت کی تھی کہ

<sup>(</sup>۱) منڈ اسکھنے نے کئی فاری کتب میں تاریخ کے حوالے ہے اس کی تفصیل دی ہے، ملاحظہ ہو: Ahmad Shah Durrani, p. 192.

<sup>(</sup>٢) نذر نیازی، محتوبات اقبال، تعلیقات ۱۲۳-۱۲۵

<sup>(3)</sup> Ganda Singh: Banda Singh Bahadur, pp. 102-3

انہیں بذر بعہ کشف میں معلوم ہو گیا تھا کہ کفار کا سر ہند پر غلبہ ہونے والا ہے۔
۱۱۲۰ھ/ ۲۴۷ء کواحمد شاہ درانی جب پہلی مرتبہ ہندوستان پہنچا تو اس نے پشاور سے
اپنے کشکر کے معززین کوسر ہند شریف بھیجا، ان دنوں حضرت مجد دالف ثانی کی اولا دمیں
سے شاہ غلام محمد معصوم ثانی بقید حیات تھے، آپ سے التجاکی گئی کہ آپ افغانستان آ جا کیں
لیکن آپ نے اسے قبول نہ فرمایا۔

جب ۱۱۱۱ه ایم ۱۷۲۱ء کودرانی کا سر ہند پر قبضہ ہواتو آپ کا انتقال ہو چکا تھا، درانی عبدالله خان عضد الدولہ کوسر ہند کا ناظم مقرر کر کے خود افغانستان چلا گیا اور آپ کی اولا د میں سے تین افراد شخ غلام محمد بشاوری، شخ عزت الله اور شاہ ضمی الله معصومی کواحر اما قندهار کے گیا، افغانستان میں اب تک حضرت مجد دالف ثانی کی اولا دسے جتنے افراد ہیں وہ سب انہی تینوں حضرات کے اخلاف ہیں (۱) اس کے بعد وقنا فو قنا حضرات سر ہندسکھوں کے غلبے کی وجہ سے سر ہند سے ہجرت کرتے رہے، حضرت قاضی ادر لیس جو کہ درانی عہد میں افغانستان کے قاضی شے اور جنہوں نے پاکستان وہند پر اسلام دشمن طاقتوں کے غلبے کی وجہ سے کئ مرتبہ ہندوستان بھی آئے شے اسی خانوادہ مجد دیہ سے تعلق رکھتے تھے (۲)۔

حضرات سر ہندنے بھی سکھوں کے خلاف کی معرکوں میں حصہ لیا تھا، شخ مجہ جعفر بن خواجہ محمد انٹرف بن حضرت خواجہ محمد معصوم تو سر ہندہی میں سکھوں سے جہاد کرتے ہوئے شہید ہوئے شہید ہوئے شھر ساہ عرت شاہ عزت الله مجد دی ذکور نے بھی عالمگیر ثانی کے عہد میں لودھیانہ میں سکھوں کے خلاف جوز بردست معرکہ ہوا تھا، میں شرکت کی تھی اور اپنے میں لودھیانہ میں شرکت کی تھی اور اپنے والدسے ناصرالدین' کالقب پایا تھا (۴) سمس خان افغان کے ہمراہ شیخ اہل الله بن شیخ

<sup>(</sup>۱) فوفلزئی، عزیز الدین و کیلی: تیمورشاه در انی ۲ / ۲۷۸

<sup>(</sup>۲) بعنی قاضی ادر پس بن شیخ غلام حسین بن غلام محمد بیثاوری بن شیخ غلام محمد معصوم ثانی (ایصنا ۲ / ۱۸۰) انہی قاضی ادر پس کے نام شاہ فقیر الله علوی شکار پوری کا ایک مکتوب (۱۹ / ۱۰۰) بھی ہے، قاضی صاحب کا تعلق شاہ نصل احمد بیثاوری سے بھی تھا (تحفۃ المرشد ۱۵۷)

<sup>(</sup>٣) مقامات معصوى ١١٣، روضة القيوميه ٢.....٢ (٣) فوفلز كي: تيمورشاه ٢٨٢/٢

صبغة الله بن حضرت خواجه محمد معصوم نے سکھوں کے خلاف جہاد کیا تھا(۱) سر ہند کے فو جدار وزیر خان نے جب سکھوں کے خلاف معرکہ کا آغاز کیا تو حضرت خواجہ کے کئی مریدین اس جہاد میں شریک ہوئے تھے(۲) سکھ سر ہند کے مسلمانوں پر دست درازی کرتے ہوئے حضرت مجدد الف ثانی کی حویلی خاص تک بھی پہنچ گئے تھے، ایک جملہ میں جب وہ حویلی میں داخل ہوئے تو مولف مقامات معصومی کی والدہ محتر مہینی حضرت خواجہ کی صاحبز ادی اس وقت تلاوت میں مصروف تھیں انہوں نے بڑی استقامت کا مظاہرہ کیا (۳)۔

حضرت میرزامظہر جان جانان شہید (ف ۱۹۵ه ۱۹۵ه) کے مکا تیب سے معلوم ہوتا ہے کہ مرکزی حکومت کی طرف سے سر ہندکو سکھوں سے بچانے کیلئے جو شکر جاتے تھے ان میں حضرات مجدد سے کثیر تعداد میں شریک ہوتے تھے، ملار حیم دادروہ بیلہ کو مجدالدولہ نے سکھوں کی تنبیہ کیلئے بھیجا تو اس کے لشکر میں بقول حضرت مظہر حضرت مجددالف ٹانی کی اولا دنے کثیر تعداد میں شرکت کی (۴) لیکن سے مہمات خاطر خواہ کا میاب نہ ہو سکیس، حضرت مظہر ہی کے ایک مکتوب سے معلوم ہوتا ہے کہ روہیلوں کی ان حضرات مجدد سے کے ساتھ عقیدت تھی اس لئے وہ ہجرت کر کے ہر لیل میں مقیم ہوگئے تھے لیکن وہاں بھی ملکی حالات کی خرابی کے باعث انہیں سکون نیل سکاتو وہ غایت '' اضطرار''میں ہر بلی سے نکلے اور دبلی میں حضرت مظہر کے ہاں قیام کرنے کی غرض سے آئے (۵)۔

شاہ عزت اللہ مجددی (نبیرہ حضرت مجددالف ٹانی) کو حافظ الملک حافظ رحمت خان نے چھ ہزاررہ پسلخرج بھیج کرسر ہندہ بریلی بلالیا تھا (۱)۔
سر ہند پر سکھوں کے حملے مسلسل جاری رہے، حضرت مظہر کو مسلمانوں کے اس دارالارشاد کی تباہی سے جوقلق ہوا، اس کا اظہار انہوں نے جا بجا مکا تیب میں کیا ہے، فرماتے ہیں:

<sup>(</sup>۱) مقامات معصوی ۲-۵ (۲) ایضأ ۲۸۲ (۳) ایضاً ۱۸ (۳) مظهر جان جانان: مکاتیب مرتبه عبدالرزاق قریش ۲۸۲/۸۲ (۳) ایضاً ۸۰ (۲) ایضاً ۸۰ (۲) الطاف علی بریلوی: حیات حافظ رحمت خان ۳۳۳

کافران سکھ خداانہیں ذکیل کرے کہان کے ظلم سے متبرک شہر سر ہندویران ہوگیا ہے اور بزرگوں کے مزارات شہید ہو گئے ہیں اور صاحبز ادگان شہر بہ شہر آ وارہ پھررہ ہیں، ایک جماعت نے اس طرف (دبلی) کا قصد کیا ہے، خاص طور پر حضرت پیراسداللہ جوفقیر سے بہت محبت رکھتے ہیں تشریف لا رہے ہیں اگر چہ اس شہر (دبلی) کا حال بھی مخفی نہیں ہے(۱)۔

قاضی نورمحد (مولف جنگ نامه) درانی کے ہمراہ اس کے ساتویں جملہ ہند کے دوران (مولف جنگ نامه) درانی کے ہمراہ اس کے ساتویں جملہ ہند کے دوران میں (۲۵ – ۲۵ کاء) جب سر ہندیہ پنچا تو اس نے دیکھا کہ سر ہندشریف کا پوراشہر کھنڈرات میں تبدیل ہو چکا ہے، وہ کافی دیر تک گھومتا رہا لیکن انسان تو در کنارا سے بجز الوکوئی پرندہ بھی وہاں نظرنہ آیا اوراس کے آس پاس کے دیہا توں پرسکھ سردار قابض ہو چکے تھے (۲)۔

احمد شاہ درانی نے کیے بعد دیگر ہے پنجاب پر زبر دست حملے کر کے نہ صرف سر ہند بنکہ پنجاب سے سکھوں کو مار بھا یا تھالیکن افسوں کہ نہ تو حاکمان پنجاب میں اتنی اہلیت تھی کہ وہ اس سے فائدہ اٹھا کر امن و امان بحال رکھ سکیس اور نہ سیاسی جماعتوں کے ان مرکزی اکھاڑوں سے کسی کوعوام کے امن وامان کی فکرتھی ، نتیجہ بیہ ہوتا تھا کہ جو نہی درانی افغانستان واپس جاتا ، سکھ بڑھ کر کمز ورمسلمان صوبے داروں کو کچل ڈالتے اور پھر وہی ان سات میں جاتا ، سکھ بڑھ کر کمز ورمسلمان صوبے داروں کو کچل ڈالتے اور پھر وہی

عصرحاضر کے بعض سکھ مورخین نے بھی سکھوں کی سر ہند میں تباہ کاریوں کوشلیم کیا ہے(۳)۔

<sup>(</sup>١) مظهر: مكاتيب (مشموله كلمات طيبات ٥٠/١٥)

<sup>(</sup>٢) نورمحر، قاضى: جنك نامه مرتبه كند استكه ١٢٥-١٢٨

<sup>(</sup>۳) سرہند شریف کے سکھوں کے ہاتھوں چارمرتبہ برباد ہونے کا اعتراف خود سکھ مورخین نے کیا ہے، پہلی مرتبہ ۱۱۲۲ ھے/ ۱۷۵۱ء کو سکھوں اور ۱۱۲۱ ھے/ ۱۷۵۱ء کو سکھوں اور ۱۱۲۱ ھے/ ۱۷۵۱ء کو سکھوں اور مراحملہ، ۱۷۱۱ھے/ ۱۷۵۸ء کو سکھوں اور مرہنوں کا مشتر کہ جملہ اور پھر ۱۷۸۱ھے/ ۱۲۵۱ء کو سکھوں نے سرہند پر ایسا حملہ کیا کہ اسے محمل طور پر تباہ کر دیا، آبادی کا نام ونشان تک مث گیا، بہت سے جان بچاکر پٹیالہ میں پناہ لینے پر مجبور ہو مجے، پٹیالہ میں ان کی الگ بستی سے جان بچاکر پٹیالہ میں پناہ لینے پر مجبور ہو مجے، پٹیالہ میں ان کی الگ بستی سے مقی جس کے مقیم سرہندی کہلاتے تھے، تفصیل کے لئے دیکھئے: (بقیدا گلے صفحہ پر)

## حضرت خواجه محمعصوم كى خودنوشت تحريري

امتدادز مانہ سے حضرات مجدد یہ کی خودنوشت تحریریں تباہی کا شکار ہوتی جارہی ہیں، چنانچہ آج تلاش بسیار کے باوجود حضرت مجددالف ٹانی کے دست مبارک کی کھی ہوئی کسی مصدقہ تحریر کے وجود کا تا حال ہمیں علم نہیں ہے،خوش قتمتی سے حضرت خواجہ محمد معصوم کی مندرجہذیل دوتحریروں کے وجود سے ہم آگاہ ہیں:

ہریں ہے ہیں۔ پینا درالوجود قلمی نسخہ ڈاکٹر فاروتی صاحب کوامرو ہہ ہے موروثی طور پر حاصل ہوا تھا، جہاں مجد دی حضرات کا سلسلۂ دعوت وارشاد عرصہ تک جاری رہا، ڈاکٹر فاروتی نے ندکورہ خطی نسخہ عربک اینڈ پرشین ریسر چ انسٹیٹیوٹ ٹو تک (بھارت) کو دے دیا ہے جے انہوں نے اپنے شوکیس میں سجا کر رکھا ہوا ہے، راقم احقر کو ابھی تک اس متبرک نسنح کی زیارت نصیب نہیں ہوئی اور نہ ہی اس کاعکس حاصل ہو سکا ہے۔

بناب ڈاکٹرمظہر محمود شیرانی نے میری درخواست پراس کاعکس حاصل کرنے کی کوشش کی کیکن تا حال کامیا بی نہیں ہوسکی ہے۔

(القيم في كُرُث) (1) Kirpal Singh: Life of Maharaja Ala Singh of Patiala, Amritsar, 1954, p. 115

- (2) Ganda Singh: Ahmad Shah Durrani, pp. 302-3
- (1) Khushwant Singh: History of the Sikhs, 2. Vol.
- (2) Ganda Singh : Banda Singh Bahadur, مزید تفصیلات ہم نے مقامات مظہری کے مقدمہ کے عنوانات''سکھ'اور'' سرہند کی تباہی''کے تحت یکجا کر دی ہیں۔

۲- آپ کی دوسری تحریر مکتوبات حضرت مجدد الف ثانی کے اس خطی نسخہ مکتوبہ ۷۵۰ اھ
 بخط شیخ روح الله سر مندی (۱) کی تصحیح ہے جس کے حواثی پر آپ نے جا بجا اپنے دست
 مبارک سے دیگر نسخوں سے مقابلہ کر کے صحت کا اہتمام فر مایا تھا۔
 اس کی جلد ثانی کے خاتمہ پر حضرت خواجہ کے معروف خلیفہ حاجی محمد عاشور بخاری (۲)
 کی ایک تملیکی یے تحریر ہے:

تمت مکتوبات جلد ثانی حضرت مجد دالف ثانی رضی الله تعالی عنه ممایتعلق بالفقیر الحقیر حاجی محمد عاشور بخاری عفی عنه

ال متبرک نسخہ میں ایک ایسا درق بھی موجود ہے جو حضرت خواجہ محمر معصوم کے دست مبارک سے لکھا ہوا ہے جس کے حاشیہ پر منقولہ بالاتملیکی سواد خط میں انہی محرر (حاجی محمد ماشور بخاری) نے اس امرکی توضیح کی ہے کہ مکتوبات شریف کا یہ خطی نسخہ مقابلہ کے وقت حضرت خواجہ کے ہاتھ میں رہتا تھا اور آپ نے اس کے حواثی پر جا بجاتھ جے فر مائی ہے، حاجی محمد عاشور کے الفاظ ہے ہیں:

وازنوادرات عالم از حضور حضرت پیردشگیر سلمه، الله سبحانه مقابله یا فته است واین
کتاب در وقت مقابله در دست آنخضرت بوده ترکه های این را بدست مبارک
خودی نوشتند چنانچه در حواشی این ظاهر و هویدااست مخفی نماند که مراد بحضرت پیر
دشگیر قطب الا تطاب شیخنا واما منااشیخ محمد بن المعصوم لا زال سمعون ......
انهی حاجی محمد عاشور بخاری کے ہاتھ کے لکھے ہوئے فصل الخطاب کے آخری ورق کا
عکس یہاں دیا جارہا ہے جس کا خط منقولہ بالانوٹ کے خط سے مشابہہ ہے۔
عکس یہاں دیا جارہا ہے جس کا خط منقولہ بالانوٹ کے خط سے مشابہہ ہے۔
مکتوبات شریف کا یہ متبرک نسخہ خانقاہ نقشبند سے مجدد سے قلعہ جواد کا بل میں موروثی طور پر

<sup>(</sup>۱) شیخ روح الله بن خواجه محمد اشرف بن حضرت خواجه محمد معصوم (رک تعلیقات کتاب حاضر ۱۲/۳۳۲ م۱۸–۱۸) جو اس نسخه کی کتابت ۷۷۰۱ ه کے بعدیجاس سال تک زندہ رہے۔

ال ننحی کتابت ۷۷ هے بعد بچاس سال تک زندہ رہے۔ (۲) حاجی محمد عاشور بخاری حضرت خواجہ کے خلیفہ اور مکتوبات معصومیہ کی جلد سوم کے جامع تھے۔ (رک تعلیقات کتاب حاضر ۴۹۸)

محفوظ تھا ۱۹۷۱ء کے سفر افغانستان کے دوران حضرت مرشدی ضیاء المشائخ محمدابراہیم مجددی شہید نے اس کی زیارت کروائی اور میری درخواست پر اس کے ان تین اوراق کا عکس عنایت فرمایا جو یہاں شائع کیا جارہا ہے۔

افسوس کہ بینسخہ مکتوبات حالیہ انقلاب افغانستان کے دوران خانقاہ کی بربادی کے ساتھ ضائع ہوگیااب اس کے یہی تین اوراق یادگاررہ گئے ہیں۔

تاليفات حضرت خواجه محمعهوم

مولف مقامات معصومی نے وضاحت کی ہے کہ حضرت خواجہ نے حضرت مجدوالف ثانی کی طرح اپنے مکتوبات کی تین جلدیں تو مرتب کروائی ہیں لیکن ادباً حضرت مجدالف ثانی کے دسائل کی تعدادسات کے برابراینے دسائل مرتب ہیں گئے:

حضرت ایشاں رضی الله تعالی عند سه دفتر مکتوبات به تکم سنت والد برز گوارخویش تصنیف فرموده اما به فت رسائل نه نوشته اند تا ...... دری جاادب حضرت مجد دالف الثانی ملحوظ فرموده خود را از تضیف رسائل سبعه معاف داشته اند .....(۱) گویا مولف حضرت خواجه کے رسائل کی شیح تعداد متعین نہیں کر سکے بہر حال مکتوبا ،

گویا مولف حضرت خواجہ کے رسائل کی سیجے تعداد متعین نہیں کر سکے بہر حال مکتوبات اور مقامات معصومی کی بنیاد پر ہمیں تا حال جن رسائل کاعلم ہوا ہے ان کی تفصیل ملاحظہ فر مائیں:

مكتوبات معصوميه

مقامات معصومی کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت خواجہ مخلصین کے خطوط اپنی مجلس میں پڑھوا کر سنتے اور پھرائی محفل میں ان کے جواب املا کرواتے تھے، یقیناً املا کے کخصوص اصحاب ہوں گے لیکن بعض صاحب ذوق حاضرین کو بھی ان عریضوں کے جواب لکھ لینے کی اجازت تھی، مولف نے لکھا ہے کہ حضرت شیخ محمد صبخة الله بن حضرت خواجہ پرتستر حال کا غلبہ تھا اس لئے انہوں نے حضرت خواجہ کے وہ مکا تیب جوان کے نام خواجہ پرتستر حال کا غلبہ تھا اس لئے انہوں نے حضرت خواجہ کے وہ مکا تیب جوان کے نام

تھے پانی میں دھوکر صاف کر ڈالے اور پانی پی لیا ان کے نام صرف وہ مکا تیب مکتوبات معصومیہ کے مجموعوں میں شامل ہیں جوان تک پہنچنے سے پہلے ہی '' مخلصان صادق' نے نقل کر لئے تھے(۱) اس سے یہ بھی نتیجہ نکلتا ہے کہ بعض خطوط کے جواب احباب کی محفل کے بغیر بھی حضرت خواجہ سیف الدین نے مفتی محمد باقر لا ہوری کولکھا ہے کہ تمہارے خطوط حضرت خواجہ کی محفل میں پڑھ کر سنائے گئے اور تمہارے احوال پر صفرت خواجہ کی محفل میں پڑھ کر سنائے گئے اور تمہارے احوال پر حضرت خواجہ نے تحسین وآفرین کی ہے(۲)۔

مولف نے یہ بھی وضاحت کی ہے کہ حضرت خواجہ مکتوبات حضرت مجددالف ٹانی کا درس اہتمام سے دیتے تھے(۳) اور اپنے مکتوبات کی پہلی جلد بھی اس درس میں پڑھوا کر سنتے تھے کیول کہ یہ جلد ۱۰۲ ھیں مدون ہوکر رائج ہو چکی تھی لیکن جلد دوم وسوم آخری ایام حیات میں مرتب ہوئیں اور جامعین نے حاضر ہوکر پیش کیں اس لئے وہ شامل درس نہیں ہوئیں (۴)۔

مکتوبات معصومیه کی جلد اول حضرت خواجه کے صاحبزادے مروح الشریعت محمد عبیدالله نے مدون کی''جع کمالات نبوت' اور'' درۃ التاج جاوید(۵)''سے اس جلد کا سال ترتیب ۱۳۰۳ھ برآ مدہوتا ہے(۲) اس جلد میں دوسوانتالیس مکتوبات ہیں بہ جلد مطبع نظامی کا نبور سے ۲۰۰۳ھ / ۱۸۸۱ء میں طبع ہوئی پھرڈ اکٹر غلام مصطفیٰ خان کے اہتمام سے نظامی کا نبور سے ۲۰۰۳ھ کی گئی۔

مکتوبات معصومیه کی جلد دوم حضرت خواجه - کسیفه میرشرف الدین حسین (۷) بن (۱) کتاب حاضر ۸-۵/۲۶۷ (۲) محتوبات سیفیه ۱۵۵/۱۷۲،۱۷۰ (۵۵)

(٣) رك مقدمه منزا" درس مكتوبات حضرت مجدد كاامتمام" (٣) كتاب عاضر ١٣-١١/١١-١١

(2) میرشرف الدین حسین کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوتعلیقات کتاب حاضر ٥٠٠ /٥- ١٣

<sup>(</sup>۵) کمتوبات معصومیہ جلداول کے فاری متن کے دونوں مطبوع نسخوں (مطبع نظامی کا نپوراور طبع ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان) کے دیباہے میں' درۃ التاج'' ہے۔جس سے سال ترتیب برآ مزمیں ہوتا۔مولا ناابوالحن زیدفاروقی نے اس مادے میں' جاوید' کا اضافہ کیا ہے (مقامات خیر / ۱۳۳) یقیناان کے پیش نظراس جلد کا کوئی قدیم خاندانی خطی نسخہ ہوگا۔ (۲) مکتوبات معصومیہ جلداول/۵۳

میر عمادالدین محمد سینی ہروی نے مرتب کی انہوں نے خطرت خواجہ کے صاحبزاد ہے خواجہ میر عمادالدین کے حکم کی تغیل میں بیکام انجام دیا، بیجلد ۲۲۱۱ه او/ ۱۹۲۲ء میں کمل ہوئی "وسیلة السعادة" اس کا تاریخی نام ہے، جامع نے اس پر چارصفحات کے ابتدائیکا اضافہ کیا ہے جس میں بیتمام امور درج کئے ہیں جن کا یہاں ذکر ہوا ہے(۱)۔

اس جلد میں ایک سواٹھاون مکا تیب ہیں بیہ جلد پہلی مرتبہ ظہور پریس لدھیانہ سے ۲۳ سا ھے/۱۹۰۱ء میں طبع ہوئی، دوسری مرتبہ اس کامتن ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان نے تینوں جلدوں کے ساتھ شائع کیا۔

کتوبات معصومیه کی جلدسوم حضرت خواجه کے خلیفہ حاجی محمد عاشور بخاری (۲) نے مدون کی انہوں نے حضرت خواجه کے صاحبز اوے حضرت ججۃ الله محمد نقشبند ثانی کے حسب ایما یہ اہم کام انجام دیا یہ جلد ۳۷-۱ او/ ۱۹۲۳ء کو کمل ہوئی اور '' مکا تبات قطب زمان' کے سال تحمیل برآ مد ہوتا ہے، جامع نے پہلی دونوں جلدوں کے تتبع میں اس جلد پر ایک دیبا ہے کا اضافہ کیا ہے (۳) جلد دوم میں حاجی محمد عاشور بخاری کے نام ایک مکتوب کے دیبا ہے کا اضافہ کیا ہے (۳) جلد دوم میں حاجی محمد عاشور بخاری کے نام ایک مکتوب کے آغاز میں اس کے جامع نے لکھا ہے:

سيادت پناه جامع جلد ثالث حاجی محمد عاشور بخاري .....(٣)

اس سے بیدواضح ہوتا ہے کہ دوسری جلد کی تدوین کے دوران ہی حاجی محمد عاشور بخاری کواس کی جلد سوم کی ترتیب کا حکم مل چکا تھا اور وہ اس کام میں مصروف تھے چنا نچہ اگلے ہی سال یعنی ۲۰۱۱ھ میں انہوں نے بیجلد کمل کرلی یوں تو بیجلد ۲۰۱۱ھ تک مدون ہوچکی تھی کیکن اس کے مطالعے سے انداز ہ ہوتا ہے کہ جامع اس کے بعد بھی حضرت خواجہ کے وصال (۲۰۷۵ھ) تک اس میں مکا تیب جدیدہ کا آضافہ کرتے رہے۔ چنانچہ حضرت

<sup>(</sup>۱) تعلیقات مذکوره میں اس ابتدائیہ کے بعض جملے اور اشعار نقل کئے جا چکے ہیں

<sup>(</sup>r) حاجی محمد عاشور بخاری کے حالات کے لئے دیکھئے کتاب حاضر ۹۸ سوتعلیقات

<sup>(</sup>٣) ديباح كى تفصيلات كے لئے ملاحظہ وتعليفات كتاب عاضر ٩٨ ٢٥-١

<sup>(</sup>١١) كتوبات معصوميه ١/١٣١/٨٥

خواجہ نے اپنے خلیفہ اول خواجہ محمد حنیف کا بلی کے وصال (۱) (۲۵۰۱ھ) پر ان کے فرزندوں کے نام جوتعزیت نامہ لکھا تھا وہ جلد سوم میں موجود ہے(۲)۔ گویا جامع اس جلد میں حضرت خواجہ کے وصال سے ایک سال پہلے تک اس میں اضافہ کرتے رہے۔ جلد خالت کی تدوین کے علاوہ حاجی محمد عاشور بخاری نے حضرت خواجہ کے رسالہ "احادیث دراذ کاریوی ولیلی" بھی مرتب کیا تھا اور اس پرایک مختصر خطبے کا اضافہ بھی کیا (۳)۔

مکتوبات معصومیه کی پہلی جلدتو آپ کے صاحبزاد ہے حضرت مروج الشریعت نے سر ہند میں ہی ۱۰۱۳ه ای ۱۹۵۳ء میں مرتب کر لی تھی لیکن آخری دونوں جلدیں جامعین نے سر ہند سے دور جہال جہال وہ حضرات مصروف ارشاد تھے مرتب کر کے حضرت خواجہ کے آخری سنین حیات میں سر ہند حاضر خدمت ہوکر چیش کیس مولف مقامات معصوی نے لکھا ہے:

ای دوجلد ثانی و ثالث که در آخرعمر مبارک مرتب شده بود جامعان آنها آمده می گذراندند ما تابعد ترتیب بنظرانور در آیند.....(۴)

جلدسوم میں دوسو پچین مکتوبات ہیں اس کا فارس متن پہلی مرتبہ مولانا نوراحمد امرتسری کلھیجے واہتمام سے مطبع مجددی امرتسر سے طبع ہوا، مکتوبات حضرت مجدد الف ثانی کی تھیجے، تخریج وعقیق کے اعلی معیار کی طرح مولانا نوراحمد مرحوم نے مکتوبات معصومیہ کی جلدسوم کا اہتمام کیا کاش مرحوم اس کی تینوں ہی جلدیں اسی طرح ایڈٹ کردیتے۔

افسوں کہ ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان صاحب نے مولا نا نوراحدامرتسری کے نام کو مکتوبات معصومیہ کی جلدسوم کے سرورق سے اسے عکسی طور پر شائع کرتے ہوئے اڑا دیا ڈاکٹر صاحب نے اس سے بھی بڑاعلمی ظلم یہ کیا ہے کہ مکتوبات حضرت مجددالف ٹانی کے تینوں دفتر ول کے سرورق سے بھی مولا نا نوراحد مرحوم کا نام بہ حیثیت مصحح غائب کر دیا ہے جمیں دفتر ول کے سرورق سے بھی مولا نا نوراحد مرحوم کا نام بہ حیثیت مصحح غائب کر دیا ہے جمیں اس ناانصافی کا سبب معلوم نہیں ہو سکا کہ مولا نا مرحوم کی ساری زندگی کی کاوش کے ساتھ انہوں نے یہ سلوک کیوں کیا؟

<sup>(</sup>۱) کتاب حاضر ۱۳۳۱ (۳) کتاب حاضر ۱۳۹۱ (۳) رک مقدمه ٔ حاضر وجمیل عنوان ' رساله ...... اذ کاریوی ولیلی'' (سم) کتاب حاضر ۱۳۹

مکتوبات معصومیہ کے نتیوں دفتر وں کا اردوتر جمہ سیدز وارحسین شاہ مرحوم نے کیا جو ادارۂ مجدد بیکراچی ہے ۸ے۱۹۷۱-۱۹۸۰ طبع ہوا۔

حضرت خواجہ جا ہے تھے کہ ان کے مکتوبات کاعربی زبان میں ترجمہ ہوجائے اور عرب معتقدین وخلفاء ان سے کما حقہ استفادہ کرسکیں خصوصاً آپ کے سفر حج ۱۹۵۷ھ/ ۱۹۵۷ء کے بعداس امر کی طرف توجہ مبذول کی ہوگی ، ایک مکتوب میں فرماتے ہیں:

بعد تسوید هذه الرقیمه خطر بالبال ان اعراب مکتوب ما هجیو و اضیف الیه فواید اخری و اجعله متتمها لها لان المکتوب باللسان الفارسی و العرب بمعزل عن فهمه قلما ینتفعون لغیر العربی و لما طلبت المکتوب و جدته عربیا عربه بعض الاصحاب فکفونامونة تعریبه.....(۱)

کتوبات معصومیہ کی تینوں جلدوں کا ترکی زبان میں ترجمہ ۱۱۲۰–۱۱۱۵ھ/
الاکا۔ ۱۷۵۲ء کو جو س کے مترجم متقیم زادہ سلیمان سعد الدین آفندی خلیفہ شخ محدامین تو قادی اوروہ خلیفہ شخ احمد یک دست (۲) اوروہ خلیفہ تصصاحب کتوبات حضرت خواجہ محدمعصوم قدس سرہ کے مترجم متنقیم زادہ معروف خطاط، تحفۃ خطاطین کے مولف اور سلسلہ نقشبندیہ پرگی اہم کتابوں کے مولف تھ (۳) کتب خانہ حمیدیہ ترکی میں مترجم کے ہاتھ کا لکھا ہوا خطی نسخ محفوظ ہے، نیز ۷۲ ای ۱۸۲۰ء میں مکتوبات قدسیہ کے نام سے یہ ترجمہ استبول سے طبع ہوا تھا (۴) صاحب انوار القدسیہ کے پیش نظر اس ترجمے کی تینوں جلد ستھیں (۵)۔

متن مکتوبات معصومیه کی تینوں جلدوں سے ایک انتخاب مولا ناحسین حکمی ایشیق نے

<sup>(</sup>۱) مكتوبات معصوميه ١٢٦/٤٨١

<sup>(</sup>٢) شیخ احمد یک دست کے حالات کے لئے دیکھئے تعلیقات کتاب حاضر ۵۰۵/۱۳-۱۵

<sup>(</sup>٣) رك الينا

<sup>(</sup>٣) تحفهٔ خطاطین مقدمه ۲۵ ۳۷ (۵) انوارالقدسیه ۱۹۲

استنول ترکی منتخبات از مکتوبات معصومیہ کے نام سے ۱۹۷۹ء میں شالع کیا، اس سے پہلے اس کی نتیوں جلدوں کامخص اردوتر جمہ مولا ناتیم احمد فریدی امروہوی نے کیا جو مکتبہ الفرقان لکھنوے کی بارطبع ہو چکا ہے۔

مكتوبات معصوميه كے بہت سے خصائص میں سے ایک ریجی ہے كمان میں حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی کے معارف کی تشریحات بطریق احسن کی گئی ہیں اور شارحین مكتوبات امام ربانی ان سے بہرہ ور ہونے كے مدعى ہيں (۱)۔ دوسرے حضرت خواجہ كے سوانحی مواد کے سلسلے میں اے اولین ماخذ کی حیثیت بھی حاصل ہے(۲)\_

### مكاشفات غيبيه

ال رسالے میں حضرت خواجہ نے حضرت مجدد الف ٹانی کے مکا شفات تحریر کئے ہیں خود لکھتے ہیں کہ حضرت مجدد الف ٹانی نے اپنے آخری ایام حیات میں قابل تحریر اسرار کے لکھنے کی مجھے وصیت فر مائی تھی چنانچہ آپ کی تعزیت کے ایام میں ہی اس تھم کی تعمیل میں نے حضرت مجدد کے روضۂ انور میں بیٹھ کر تھیل کی ،حضرت خواجہ لکھتے ہیں:

درمرض آخراین درهٔ حقیررا وصیت بنوشتن بعضی ازیں اسرار که قابل اظهار بودند نمودند چنانچهای فقیر به مقتضای وصیت درایام عزای آنخضرت به حسب فهم قاصر خویش باچیم گریاں و دل ریش مواجعه روضهٔ منوره نشسته آن در ہای ناسفته را در سلك نظم كشيره وداخل مكتوبات قدى آيات آنخضرت گردانيد چنانچة تم مكتوبات جلد ثالث بهمال مرقومات مقررگشت.....(۳)

حضرت خواجه کے نواسے لیعنی مولف مقامات معصوی نے لکھاہے:

مكاشفات غيبيراحضرت ايثال (خواجه محمعصوم) قدس الله تعالى سره الاقدس و مبداء ومعادرا خواجه محمرصديق بدخشي قدسره جمع نموده انديعني نطبهئآ نهاازخود

<sup>(</sup>۱) نصرالله بوتکی: توضیحات مکتوبات امام ربانی، کابل

<sup>(</sup>٢) ایسے تمام خودنوشت سوائی اشارات سے ہم نے تعلیقات ومقدمہ کتاب حاضر میں جا بجاا شنباط کیا ہے۔

<sup>(</sup>٣) مكتوبات معصوميه ا/١٩٣/ ٥٤٣

ساخته ورسائل باقیمن البدایت الی النهایت عبارت از حضرت مجدد الف الثانی است .....(۱)

مكاشفات كے جامع لكھتے ہيں:

خواجہ محمد ہاشم نے زبدۃ المقامات میں حضرت مجدد الف ٹانی کی تصانیف کی فہرست میں مکا شفات غیبیکا نام بھی لکھا ہے (۳)۔

جناب ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان نے مکاشفات غیبیہ کے اپ شاکع کردہ متن میں اس
کے مرتب کا نام غلطہٰ کی بناء پرخواجہ محمد ہاشم کشمی لکھ دیا ہے (۳)۔ حالا نکہ اس کے مرتب تو
حضرت خواجہ محمد معصوم ہیں جس کے حسب ذیل قرائن مندرجہ بالاا قتباسات پر مبنی ہیں:

ا- مکتوبات معصومیہ کی جلد اول کی منقولہ بالا عبارت سے یہ واضح ہوجاتا ہے کہ ان
مکاشفات کوخود حضرت خواجہ نے مرتب کیا اور مکتوبات معصومیہ کی جلد اول ترتیب
مکاشفات کوخود حضرت خواجہ نے مرتب کیا اور مکتوبات معصومیہ کی جلد اول ترتیب
مکاشفات کوخود حضرت خواجہ کے مرتب کیا جاچکا تھا۔

٢- خود حضرت مجدد الف ثاني في حضرت خواجه كومرتب كرفي كاامر فرمايا-

٣- گويا مكتوبات مين حضرت خواجه نے اسے خود اپنامرتبه مجموعة رارديا ہے-

سم - حضرت مجدد کے رسالہ مبداء ومعاد کی طرح رسالہ مکا شفات بھی غیر مترتب شکل میں

<sup>(</sup>۱) کتاب طاضر ۸۳

<sup>(</sup>٣) مكاشفات، مقدمه ١٣،٣

<sup>(</sup>٣) زيرة٠٣٦

تھا مبداء ومعاد کے مسودے کوخواجہ محمد لیں بدخش نے ترتیب دے کراس پر خطبے کا اضافہ کیااور رسالہ مکاشفات کوخود حضرت خواجہ نے ترتیب دیا۔

۵- خواجه محمد ہاشم کشمی نے زبدۃ المقامات میں حضرت مجدد کی تصانیف کی فہرست میں رسالہ مکاشفات غیبیہ کانام بھی درج کیا ہے(۱) جس کا مطلب یہ ہے کہ یہ رسالہ اپی ترتیب بدست حضرت خواجہ (۵۱ ماھ) سے بہت پہلے یعنی زبدۃ المقامات کی تالیف ترتیب بدست حضرت خواجہ (۵۱ ماھ) سے بہت پہلے یعنی زبدۃ المقامات کی تالیف (۱۰۳۷ - ۱۰۳۵) سے بھی قبل مخلصین کے پاس بصورت مسودہ موجود تھا اور انہیں اس میں سے نقل واقتباس کی اجازت تھی اور یہ کہ اس کی ترتیب سے قبل ہی اس کا نام مکاشفات غیبیہ ہی تھا، رسالے کے خطبے میں حضرت خواجہ کے الفاظ" از بعضی دوستان مکاشفات غیبیہ ہی تھا، رسالے کے خطبے میں حضرت خواجہ کے الفاظ" از بعضی دوستان برست افتاد" میں" دوستان "کی فہرست میں خواجہ شمی بھی شامل ہیں۔

(۱) خواجہ شمی نے جہاں اس رسالے کا ذکر کیا ہے وہاں اسے حسب معمول اپنی ترتیب نہیں بتایا اگر بیدان کا مرتب کردہ رسالہ ہوتا تو جہاں انہوں نے مکتوبات حضرت مجدد الف ثانی کے دفتر ثالث کومرتب کرنے کی سعادت کا ذکر کیا ہے وہاں اس کا بھی تذکرہ کرتے کہ بیدرسالہ میرامرتب کیا ہوا ہے۔

(۷) خواجه ممی کا سال وصال ان کے معاصر ،حضرت مجد دالف ٹانی کے معتقد اور معروف مورخ محمد مارخ محمد صادق کشمیری نے اسم الصلاح (۲) اور رسالہ مکا شقات غیبیہ خواجہ مشمی کی وفات کے دس سال بعد ۱۵۰۱ ھیں مرتب ہوا۔

(۸) حضرت خواجہ محمد معصوم کے نواسے اور مقامات معصومی کے مولف کامنقولہ بالا بیان کہ رسالہ مکاشفات حضرت خواجہ کا مرتب کیا ہوا ہے کے سامنے آجانے سے مندرجہ بالا قرائن کومزید تقویب ملتی ہے۔

ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان صاحب کے مرتبہ رسالہ مکا شفات کے مخضر مقدمے کے بارے میں عرض ہے کہ اس میں انہوں نے جتنے نکات درج کئے ہیں وہ سب بلادلیل اور قیاسی ہیں۔ میں عرض ہے کہ اس میں انہوں نے جتنے نکات درج کئے ہیں وہ سب بلادلیل اور قیاسی ہیں۔ ا۔ مثلاً میہ کہ'' رسالے کے شروع میں انہوں (خواجہ شمی) نے آغاز ترتیب کا سال

(١) زبدة ٢٣٠ (٢) رك مقدمه بذا عيات حفرت خواجه ك مآخذ " تحت زبدة القامات

<sup>- 32</sup> W/ (4 (1) 12 14/14/1-4 (1)

ruler area rarea moral moral marco (malling (r)

حضرت خواجه محمد ہاشم کشمی نے مکتوبات حضرت مجد دالف ثانی کی جلد ثالث مرتب کی تخصی اس جلد میں ان کے نام کئی مکاتیب ہیں انہوں نے حسب دستور اپنے نام حضرت مجد دالف ثانی کے خطوط کونقل کرتے ہوئے اپنے نام کے ساتھ'' بفقیر محمد ہاشم کشمی ..... ورودیا فتہ (۱) اور'' بایں حقیر محمد ہاشم کشمی (۲)'' لکھا ہے۔اگر دسالہ مکا شفات غیبیدا نہی کا مرتبہ ہوتا تو وہاں بھی اسی دستور کے مطابق اپنے نام کا اجازت نامہ نقل کرنے سے پہلے ایسے ہی منگسرانہ الفاظ لکھتے۔

ایسے بی سرایہ الا اسے خواجہ سمی پراپ ایک مقالہ میں جو ۱۹۸۷ء میں شاکع ہوا ہمزید فراکٹر صاحب نے خواجہ سمی پراپ ایک مقالہ میں جو ۱۹۸۷ء میں شاکع ہوا ہمزید قیاس آ رائی کرتے ہوئے لکھا ہے کہ حضرت مجد دالف ثانی نے اپنارسالہ ' در بیان طریقت حضرات خواجہ باتی باللہ میں حضرات خواجہ گان' کے مسود ہے کا ذکر اپنے عریضہ (ا / ۵) بنام حضرت خواجہ باتی باللہ میں کیا ہے۔ '' ممکن ہے کہ بید رسالہ مکاشفات عینیہ ہو ۔۔۔۔۔ میرا خیال تھا کہ بید رسالہ خواجہ محمد ہاشم نے مرتب کیا ہوگا لیکن مولا نا ابوالحن زید فاروقی مدظلہ نے اپنی کتاب'' حضرت محمد داور ان کے ناقدین اور مقامات خیر دونوں محمد داور ان کے ناقدین اور مقامات خیر دونوں کتابوں میں مولف مقامات معصومی کے حوالے سے رسالہ مکاشفات کو حضرت خواجہ محمد معصوم کا مرتبہ رسالہ کھا ہے (۴) گویا بحث کا حاصل بیہ ہے کہ رسالہ مکاشفات کے جامع معصوم کا مرتبہ رسالہ کھا ہے (۴) گویا بحث کا حاصل بیہ ہے کہ رسالہ مکاشفات کے جامع

ہمیں رسالے کے مرتب کے نام کے سلسلے میں طویل بحث اس لئے کرنا پڑی کہ ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان صاحب کے شائع کردہ رسالہ مکا شفات غیبیہ ۱۹۶۵ء کے بعد حضرت مجدد الف ثانی پرجتنی کتابیں شائع ہوئی ہیں ان کے موفین نے ڈاکٹر صاحب کے اتباع مجدد الف ثانی پرجتنی کتابیں شائع ہوئی ہیں ان کے موفین نے ڈاکٹر صاحب کے اتباع

حضرت خواجه محم معصوم ہیں خواجہ شمی نہیں۔

<sup>(</sup>۱) مكوبات حضرت مجدد ۱۳۱۵/۵۲/۳۱،۰۹/۹۲،۳۷۵/۹۲،۳۵/۹۲،۳۵/۹۲،۳۵/۹۳،۳۵/۹۲،۳۵/۹۳،۳۵/۹۳،۳۵/۹۳،۳۵/۹۳،۳۵/

<sup>(</sup>r) الضاء/20/ الضاء (r)

<sup>(</sup>٣) غلام صطفيٰ خان: "خواجه محمر ہاشم شمی" مقاله شامل ارمغان فاروقی ١٨٧

<sup>(</sup>٣) مقامات خير ٥٣-٥٨، ناقد ين ٢٦

میں اس رسالے کے مرتب کا نام خواجہ می لکھ دیا ہے(۱)۔ رسالہ دراذ کاریوی ولیلی

اذ کارومعمولات کے موضوع پر حضرت خواجہ محموم قدس سرہ نے دورسائل تالیف کئے تھے ایک کلال اور دوسرا خرد، زیر نظر یعنی رسالہ کلال میں اذکار یومی ولیلی ، فضیلت درود اور ہر دعاکی فضیلت کے سلسلے میں وار دہونے والی احادیث مع فاری ترجمہ اس میں شامل کیں، یہ رسالہ آپ تحلصین کی استدعا پر ارسال فرماتے رہے آپ کے وصال ۲۵۰ اھ کے بعد آپ کے نامور خلیفہ اور محتوبات معصومیہ کی جلد ثالث کے جامع حاجی محمد عاشور بخاری نے اس رسالے کومرتب کر کے اس پر ایک مختصر خطبے کا اضافہ کیا اس خطبے میں حضرت خواجہ کے نام کے ساتھ دعائیہ الفاظ ''رضی الله تعالیٰ عنہ' کامے ہیں جومتو فی حضرات کے خواجہ کے نام کے ساتھ دعائیہ الفاظ ''درسی الله تعالیٰ عنہ' کامے ہیں جومتو فی حضرات کے خطبے کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

الحمد لله رب العالمين و صلى الله على حبيبه محمد و آله و صحبه و اتباعه اجمعين اما بعد مى گويد احقر مخلوقات حاجى محمد عاشور بخارى حينى كه رساله ايست سلطان الاولياء بر بان الاتقياء شيخنا وامامنا الشيخ محمد معصوم رضى الله تعالى عنه از كتب معتبره احاديث در اذكار يوى وليلى وغيره و فضيلت درود جمع نموده بودند وفضيلت بر دعا را كه در حديث واردشده است بلسان فارى درين رساله ترجمه كرده اندتا ترغيب خواند باگردو و مشتل است بر چند فصل اول در اذكار وادعيه روز (و) شب در حديث آمده كه رسول خدا صلى الله عليه وسلم فرموده بركى كه بگويد برروزسه بارسيد.

<sup>(</sup>۱) اس سلسلے میں مولا نازوار حسین کی کتاب حضرت مجددالف ٹانی ۲۹۲، ڈاکٹر محمد مسعوداحمد کی سیرت مجددالف ٹانی ۲۹۲، ڈاکٹر محمد مسعوداحمد کی سیرت مجددالف ٹانی ۲۹۲، ڈاکٹر محمد میں اسے خواجہ تھی منسوب کردیا ہے۔ ۱۲۲۱ اور مولا نا ابوالحس ملی ندوی نے تاریخ دعوت وعزیم تام مکاشفات غیبیہ کی بجائے اسے تاریخی تام مکاشفات غیبیہ کی بجائے اسے تاریخی نام مکاشفات عینیہ مجدد یہ ۲۵۳ اھر دیا ہے جودرست نہیں ہے۔

ہماری محدود معلومات کے مطابق بیرسالہ تا حال طبع نہیں ہوا ہمارے پاس اس کے ایک ایسے خطی نسخے کی نقل ہے جس کی کتابت حاجی ف مرید حضرت خواجہ سیف الدین نے سام او میں کی ہے۔ اس قدیم نسخے کی بناء پرہم نے اس کامتن اشاعت کے لئے تیار کیا ہے۔

حضرت خواجہ نے رسالہ خرد کے دیپاہے میں اس کا تذکرہ ان الفاظ میں کیا ہے: مجموعہ دُیگر کہ ازیں رسالہ (خرد) منفصل ومطول ست، فضائل اعمال واذ کاررا بتفصیل نوشتہ، اگر شوق باشد بآل رجوع نمایند (۱)

حضرت خواجہ نے مخلصین کی استدعا پر بیدرسالہ انہیں ارسال فر مایا تھا اپنے مکتوبات میں کئی مقامات پراس کا تذکرہ کیا ہے، لکھتے ہیں:

ای فقیر رسالهٔ اذ کاروادعیه ما توره موقته وغیر موقته باذکر فضائل بعضی از اس کتب احادیث معتبر نوشته است نقل آل را فرستاده مطالعه خوا بهند فرمود ...... رساله کلانی است بزبان فاری مضمن فوائد کثیر است اگرتمام رساله را مطالعه فر مایند بهتر باشد .....(۲) فضائل این اذ کارموقته بجهت اختصار درین رساله (خرد) ذکر بافته است رساله دیگر که به تفصیل فضائل اذ کارموقته و غیر موقته در آنجا مذکور است اگرمیسر شدنقل آل را نیز خوا بهند فرستاد فضائل اذ کار غیر موقته درین رساله مذکور است اگرمیسر شدنقل آل را نیز خوا بهند فرستاد فضائل از کار غیر موقته درین رساله مذکور است است اگرمیسر شدنقل آل را نیز خوا بهند فرستاد فضائل از کار غیر موقته درین رساله مذکور است .....(۳) فقیر بهم این دعا با در رساله از کتب احادیث جمع کرده است اگراز ان جایا دیگیرند گنجائش دارد .....(۲۰)

#### اذ كارمعصوميه

اذ کار کے موضوع پر حضر ثت خواجہ کا بید دوسرار سالہ ہے ،اس کے ابتدائیہ میں لکھتے ہیں: اما بعدایں رسالہ شتمل برمقدمہ وشش فصل است ..... بدا نکہ احادیثی کہ دریں رسالہ آور دہ است بعد تنبع بلیغ از کتب معتبرہ احادیث برآور دہ است مثل جامع

<sup>(</sup>۱) اذ کار معصومیه ا

<sup>(</sup>m) اليناء/م٠١/ ١٠١٠ مرا اليناء/م٥١ (س)

الاصول ومشكوٰة وحصن حصين وغاية العمال وترغيب وتر هيب وجمع الجوامع دري احاديث يخن نه كرده اند .....

حضرت خواجہ نے مکتوبات میں اس رسالے کا بھی کی بار ذکر کیا ہے ، فر ماتے ہیں :

بعضی ازیں قسم وظائف اوراد و اعمال را ایں فقیر جمع نمودہ است
.....(۱) فقیر از کتب معتبر ہ احادیث تتبع بلیغ نمودہ اورادو وظائف
پغیمبرراصلی الله تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم جمع نمودہ است کیکن ہنوز مسودات
بہ بیاض نہ رسیدہ است سالہاست کہ مسودات افقادہ است توفیق بہ
بیاض آن نمی یا بداگر میسر پارہ از آن نوشتہ فرستد .....(۲)
لیکن مکتوبات کی جلد دوم میں حضرت خواجہ نے مرزا خان کے نام مکتوب میں انہیں بہ
رسالہ ارسال کر کے اس کے مطابق عمل کرنے کی تاکید کی ہے :

رساله فرستاده است از اول تا آخراگرتوانند مطالعه فر ما یندومواعظ ونصائح آل را نیک تامل نماید.....(۳)

ان اقتباسات سے یہ نتیجہ اخذ ہوتا ہے کہ مکتوبات معصومیہ کی جلد اول کی تدوین ۱۰۲۳ ہے کہ مکتوبات معصومیہ کی جلد اول کی تدوین ۱۰۲۳ ہے کہ اس کی سرت نہیں کیا گیا تھالیکن جلد دوم کی ترتیب ۱۰۷۳ ہے کہ اسے ترتیب دیا جا چکا تھا لہذا یہ رسالہ ۱۰۲۳ تا ۲۲۰ اھے کی سال میں مدون ہوا۔

(١١) كتوبات معصوميه، مقدمه ١٥ (٥) الينأا /١١١/ ٥٩

انوار معصومیدمیں شامل ہے(۱)۔

مولف مقامات معصوی کابیربیان غیرواضح ہے کہ

دورساله درفن حدیث نیز حضرت ایثال جمع نموده اند (۲)

لیکن ہمارے نزدیک مولف کی ان دورسائل سے مرادیمی اذ کاروادعیہ پرمشمل دو

رسائل ہیں جن میں احادیث کی بنیاد پراذ کارجمع کئے گئے ہیں۔

رساله دراصطلاحأت نقشبنديه

حضرت خواجہ نے احباب کی درخواست پرسلسلۂ نقشبندیہ کی اصطلاحات پرمستفل رسالہ تالیف کیاتھا، لکھتے ہیں:

رسالہ ایست کہ ایں فقیر درشرح بعضی کلمات کہ درطریقۂ ما زبان زوو دائر اند بالتما سبعضی یاران نوشتہ است نقل آل رافرستادہ است مطالعہ خواہند کرد (۳) حضرت خواجہ نے مخلصین کی استدعا پر اس سلسلے میں رائج اصطلاحات کی تفصیل اپنے کئی مکتوبات میں بیان کی ہے (۴)۔

اس رسالے کے کسی نسخ کا ہمیں تا حال علم ہیں ہے۔

رساله درآ داب صوفیه

حضرت خواجہ نے لکھا ہے کہ حضرت مجدد الف ثانی کا آ داب صوفیہ کے موضوع پر مستقل رسالہ موجود ہے، میں بھی ارادہ کررہا ہوں کہ آ داب صوفیہ کوجمع کروں، فرماتے ہیں: بخاطر ہست کہ بعضی آ داب ایں طا نفہ علیہ در کاغذ علیحدہ شبت نماید حضرت ایشان ماقدس الله سبحانہ بسرہ الاقدس دریں باب رسالہ نوشتہ اند .....گر بہم برسد آل را

rry-11 (1)

<sup>(</sup>۲) کتاب حاضر ۵۰/۸۱ نیز انہوں نے ایک مقام پر رسالہ درادعیهٔ ماثورہ موقتہ وغیر موقتہ لکھاہے ۰ ۱۲ مولف روضتہ القیومیہ نے وظائف معصومی کے نام سے جس رسالے کا ذکر کیا ہے وہ ان دونوں مذکورہ رسائل اذکار میں ہے .
ایک رسالہ مراد ہے (۱۵۵/۲)

<sup>(</sup>m) مكتوبات معصوميه ٢٠٤/ ٢٥٣ (٣) الصنّا /١٩٥ (٣)

مطالعة نمايند ....(١)

حضرت خواجہ کے اس رسالے کے کسی نسخے کا ہمیں علم نہیں ہے۔ بیاض حضرت خواجہ محمد معصوم بیاض حضرت خواجہ محمد معصوم

اس بیاض میں حضرت خواجہ نے اپنے والد ومرشد بزرگوار حضرت مجد دالف الحائے وہ اسرار و مکا شفات تحریر کئے تھے اور نہ ہی عموماً ان اسرار کا اظہار کرتے تھے، بعد میں حضرت خواجہ اپنے مکا شفات بھی ای بیاض میں تحریر کے رحزت خواجہ اپنے مکا شفات بھی ای بیاض میں تحریر کے رہے ، حضرت خواجہ اپنے معروف خلیفہ مولاً نامحہ حنیف کا بلی کو لکھتے ہیں:

طلب مسودات جدیدہ نمودہ بودند اگر تو فیق یافت بیاری می گویم کہ اگر چیزی

ازال قابل نقل باشدگرفته بفرستد....(۲) به بیاض خواجه محمد باشم شمی کی نظر ہے بھی کئی مرتبه گزری تھی، لکھتے ہیں: ایں مخدوم زادہ (خواجه محمد معصوم) راغایت اطلاع است براسرار ومعارف پدر بزرگوارخود چه آل معارف که داخل مکتوبات گردیدہ و چه غیر آل از اسرار خاصه که درخلوات از زبان مبارک آنخضرت شنودہ اندوبعضی رااز انہا در بیاضهٔ خاصهٔ خود تسوید فرمودہ، چوں بایں بندہ نظر عنایتی داشتند ومحرم می دانستند با کثر آنہا اطلاع

بخثیدہ بودند بقل بعضی اجازت فرمودہ .....(۳) طاعون کی و باکے دوران بھی یہ بیاض حضرت خواجہ کے پاس تھی اس دوران بھی اس میں مکاشفات کا اندراج ہوا تھا، خواجہ تھی نے حضرت خواجہ سے ایک مکاشفہ نقل کیا

ے(۴) \_

اس بیاض ہے مولا نابدرالدین سر ہندی نے بھی حضرات القدس کی تالیف کے دوران استفادہ کیا تھا (۵)۔ابیامعلوم ہوتا ہے کہ بعد میں اس بیاض کی نقلیں اس سلسلے کے بعض

<sup>(</sup>٢) كتوبات معصوميه ا/١٢٠ /٢٤٠

<sup>(</sup>۱) اليناً ۱۹۰/۱۱۱/۱۹۱

<sup>(</sup>٣) الصاً ١٩٢-١٩١١

<sup>(</sup>٣) زبرة القامات ١٨٣

<sup>(</sup>۵) حضرات القدس ۱۰۸/۲

حضرات نے حاصل کر لی تھیں مولف مقامات معصومی نے اس بیاض سے بکثر ت اقتباسات
دیے ہیں، اس طرح روضة القیومیہ (حدود ۱۲۲۰ه/۱۵۵۰ء) اور عمدة البقامات
(۱۲۳۳ه/۱۸۱۸ء) کے مولفین نے بھی اس بیاض کے اقتباسات دیے ہیں جواس امر کا
جوت ہے کہ یہ بیاض حضرات کے درمیان ۱۸۱۸ء تک موجود تھی (۱)۔
حسنات الحرمین

ہمیں حضرت خواجہ کے ملفوظات کے صرف دو مجموعوں کاعلم ہے، اول حسنات الحرمین دوم مقامات احمریہ ومنا قب حضرات المعصو میہ (تالیف مولا نامحمر امین برخشی) لطف یہ ہے کہ بید دونوں مجموعے حرمین الشریفین میں مرتب ہوئے تھے، یقیناً ملفوظ نویسی کا کام اس سے زیادہ اس سلسلے کے مرکز سر ہند میں آپ کے خلفاء نے کیا ہوگالیکن افسوس کہ اس مرکز کی تباہی اور انتشار کے باعث ایسے تمام ذخائر ضائع ہوگئے۔

حسنات الحرمین حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کے ان مکا شفات اور ملفوظات کا مجموعہ ہے جوآ غاز سفر حرمین الشریفین ، قیام حجاز اور ہندوستان کی طرف واپسی کے دوران بیان کئے۔

حضرت خواجہ ۱۹۵۷ه میں حرمین الشریفین کی طرف بہ نیت جج روانہ ہوئے تو صاحبزادگان، اعزہ اوربعض خلفاء نے بھی ہمرکابی کا شرف حاصل کیا، آپ کے صاحبزادے مرون الشریعت مجمع عبیدالله آپ کے فرمودات کوعین موقع پر ہی ''عربی فصیح'' میں قلم بندکرتے رہاور سر ہند بہنچ کراس کی شکیل کر کے حضرت خواجہ کی خدمت میں پیش میں خطر مند خواجہ اس کے مطالعہ کے بعد روضۂ منورہ حضرت مجدد الف ثانی قدس سرہ پر حاضر ہوئے کہ ان تحریرات کے بارے میں حضرت مجدد الف ثانی کی مرضی معلوم کریں، تو حاضر ہوئے کہ ان تحریرات کے بارے میں حضرت مجدد الف جوا ہر اور یواقیت سے جمرے بہت ہی عنایات کا کشف ہوا اور عالم مکاشفہ میں بطور انعام جوا ہر اور یواقیت سے جمرے ہوئے" دوخوان' ایک شخص جس کے سر پر جوا ہر است سے مرضع تاج تھا لے کر حاضر ہوا، اس

<sup>(</sup>۱) بعض تاملات كيليّه و يكفيّ حسنات الحرمين كامقدمه ۲۲-۲۱

مناسبت سے اس مجموعہ کا نام یواقیت الحرمین تجویز کیا گیا (۱)۔

حضرت خواجہ کے ایک مرید حافظ ابواسحاق نے اس کا مطالعہ کیا اور''شوق'' کا اس قدرغلبہ ہوا کہ حضرت خواجہ سے نوکری ترک کرنے کی اجازت جابی ، تو حضرت خواجہ نے جواباً لکھا ہے:

نوشته بودند که ازخواندن رساله کیا قوتیه چنال شوق در دل غالب آمده که ترک نوشته بودند که ازخواندن رساله کیا قوتیه چنال شوق در دل غالب آمده که ترک نوکری و خانمال نموده ...... مکر ما! این شوق تعمتی ست عظمی مدار کار برشوق و محبت ست ..... مخدو ما! چول جمع کثیر بشما دابسته اندوقرض برذ مه دارید دراستعجال ترک توقف و تامل در کارست .....(۲)

گویارساله یواقیت الحرمین (رساله یا قوتیه) حضرت خواجه کے حین حیات حضرات میں رائج اور ذوق وشوق مصطالعه کیاجا تا تھا۔

مخلصین کی ای خواہش کے پیش نظر اس رسالے کے جامع حضرت مروج الشریعت نے شخ محر شاکر (۳) بن ملا بدرالدین سر ہندی کو تھم دیا کہ اس کا فاری میں ترجمہ کریں چنانچہ انہوں نے اس کا'' مشروح فاری'' میں ترجمہ کیا ترجمہ کا یہ کام اے او الا کا او میں کمل ہوا، گویا حضرت خواجہ کے جین حیات اس کا ترجمہ بھی ہوگیا، مترجم نے وضاحت کی ہمال ہوا، گویا حضرت خواجہ کے جین حیات اس کا ترجمہ بھی ہوگیا، مترجم نے وضاحت کی ہمال کردہ مکا شفات ہیں ہے کہ اگر چہ اس مجموعہ میں زیادہ تر حضرت مروج الشریعت کے بیان کردہ مکا شفات ہیں لیکن چندا یک بیانات دیگر صاحبز ادوں کے بھی اس میں شامل ہیں جن کے نام ان مواقع پر لکھ دیے گئے ہیں (۲۷)۔

<sup>(</sup>۱) حنات الحرمين، خاتمه نيز روضة القيوميه ٢/١١١-١١١ مين بيه حكايت مفصل طور پربيان هو كي ہے۔

<sup>(</sup>٢) مكتوبات معصوميه ١١١/١١٩/

<sup>(</sup>۳) ملامحمر شاکر، صاحب حضرات القدی ملا بدرالدین سر مندی کے فرزند تھے ان کے حالات تذکرول میں نہیں ملتے وہ سفر جج میں حضرات کے ہمر کاب تھے، انہوں نے لکھا ہے کہ کمنی ہے ہی اس خاندان کیساتھ اخلاص ومحبت کے مراسم تھے۔ روضة القیومیہ میں ہے کہ ملامحمہ شاکر حضرت خواجہ کے خلیفہ اور صاحب فنا و بقاتھ (۲۳۵/۲) ملا بدرالدین سر مندی کے صاحبز ادگان اور ان کے علمی سر مائے کی تفصیل کے لئے و کیھئے حسنات الحرمین پر ہمارا مقدمہ بدرالدین سر مندی کے صاحبز ادگان اور ان کے علمی سر مائے کی تفصیل کے لئے و کیھئے حسنات الحرمین پر ہمارا مقدمہ مدا سے دوران کے میں ، ابتدائیداز مترجم فاری

حنات الحرمين سال ترتيب ١٠١٤- ١٠١٨ اه / ١٩٥٧ - ١٩٥٨ ء سے لے كرآج تك بہت ہى مقبول اور اس طقے میں متداول ہے، اس رسالے کے جامع حضرت مروج الشريعت اينا ايك مكتوب مين اس رسالے كى مقبوليت اور حضرت مجد دالف ثانى قدس سرہ نے عالم مكاشفہ ميں اس كے بارے ميں جس رائے كا اظہار فرمايا تقا ان الفاظ ميں خود آگاہ

درشب جمعه بزيارت حضرت پيروشكيررفته بوديم توجهي درباب رساله حسنات الحرمين كه چيز ہاى عجيب درال مندرج شدہ است داشتيم كه آيا ايں ہمه اسرار و معاملات كهمرقوم گشته است صحت دارد واظهار آل مرضی است یانه؟ حضرت مجدد الف ثاني ظاہر شده آل قدر الطاف وعنایات نمودند که تاحال به ایں خصوصیت کم نمودار شده باشند هر وقت در کنار گرفتند و بوسه می دادند و از کمال شفقت گردمن می گشتند، راوی گویدایی همهاشاره است به صحت آل حالات و رضابهاظهارآل.....(۱)

حنات الحرمين كى مقبوليت كابيه عالم تفاكه اس كى تبييض سے يہلے بى اس كے اقتباسات لئے جانے لگے تھے سلسلہ مجددیہ کے ایک عظیم محقق وسوائح نگار مولانا محمد امین برخشی (۲) جواس رسالے کی تحریر کے زمانے (۱۰۷۸هم/۱۹۵۸ء) میں حرمین الشریفین میں موجود تھے انہیں جب حضرات سر ہند کی حرمین میں حاضری کاعلم ہواتو کشال کشال ان کی خدمت میں حاضرر ہے لگے، انہوں نے عربی زبان میں حضرت خواجہ اور دیگر حضرات سر ہند کے حالات پر ایک مستقل کتاب لکھی اور پھرخود ہی اس کا فارس میں ترجمہ بھی کیا، انہوں نے اپی صخیم کتاب نتائج الحرمین میں حسنات الحرمین ہے بکثرت اقتباسات دیے ہیں گویا حسنات سے استفادہ کا اولین شرف مولا نامحمد امین بدخشی کوحاصل ہوا۔

مولا نابد حتی کے بعد سلسلۂ مجددیہ کے ایک اور نامورسوائے نگار بیخ محرمراد ننگ تشمیری

<sup>(</sup>١) خزينة المعارف٢١١ /١٥٢ - ١٥٢

<sup>(</sup>٢) رك" حيات حضرت خواجه كے ماخذ" مقدمه مذا

(ف اسلام ۱۱۱۱هه) نے اپنی تالیف حسنات المقر بین (۱) (۱۲۴۰هم/۱۲۱۶) میں حسنات الحرمین کے نصف حصے کوفل کر ہے محفوظ کرلیا۔

ای طرح مولف مقامات معصومی نے حسنات میں سے سترہ یواقیت کو اس کتاب کی زینت بنایا، روضۃ القیومیہ کے مولف نے حسنات الحرمین سے بکثرت اقتباسات دیے ہیں اور کئی اہم مقامات پراس کے براہ راست عربی متن سے استفادہ کرنے کا بھی دعوی کیا ہے (۲)۔

شاہ رؤف احمدرافت مجددی (ف ۱۲۳۹ھ/۱۲۳۹ء) نے بھی اپنی بعض تالیفات میں اس سے استفادہ کیا ہے۔

حنات الحرمین کے عربی متن کے کسی نننج کے وجود کا ہمیں تا حال علم ہیں ہے اس کا مذکورہ فارسی متن تحقیق وتعلیق اور اردو ترجے سمیت مرتب کتاب حاضر نے شائع کروایا تھا (۳)

مقامات احمرييومنا قب حضرات المعصوميه

یہ کتاب دراصل حفرت خواجہ کے ان مکاشفات، کرامات اور ملفوظات پر مشمل ہے جو حضرت خواجہ کے قیام حرمین الشریفین کے دوران قلم بند کئے گئے، اس کتاب کے مولف مولا نامحرامین بدخشی ہیں، چونکہ اس کتاب میں حضرت خواجہ کے ملفوظات ضمنا درج ہیں اور اس کی حیثیت ایک تذکرے کی ہے اس لئے اس مقدے میں متعلقہ مقام پر اس کی تفصیلات بیان کی گئی ہیں (۴)۔

ملک شیر محمد اعوان مرحوم (آف کالا باغ ضلع میانوالی) کے کتب خانہ میں حضرت خواجہ کا ایک غیر مطبوعہ رسالہ موجود ہے، ملک صاحب کی وفات کے بعد متعدد مرتبہ اس سے استفادہ کرنے کی کوشش کی لیکن کا میابی نہ ہوسکی۔

<sup>(</sup>۱) ركمقدمه بذا" حيات حفرت خواجه كے مآخذ" (۲) روضه ۲/۱۱۱

<sup>(</sup>m) كمتبه سراجيه ، خانقاه احمد يه سعيديه ، موى زئى بنطع دريه اساعيل خان ۱۹۸۱ء

<sup>(</sup>٣) رك مقدمه كاضر" حيات حضرت خواجه كے ماخذ"

## حیات حضرت خواجہ کے ماخذ

حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کے احوال پراب تک بہت کچھ لکھا گیا ہے، ان لکھنے والوں میں معاصرین، قریب العہداور متاخرین بھی شامل ہیں، نہایت اختصار کے ساتھ ان آخذ کا تجزید کیا جا رہا ہے تا کہ ان کی روشنی میں کتاب حاضر یعنی مقامات معصومی کے مندر جات کی اہمیت وحیثیت متعین کی جاسکے، یہ جائزہ سنین (۱) تصنیف کے اعتبار سے ملاحظ فرمائے۔

مكتوبات امام رباني

یے حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کے والدگرامی حضرت امام ربانی مجد والف ٹانی رحمتہ اللہ علیہ کے مکتوبات کا مجموعہ ہے اس کی تین جلدیں جو ۱۰۲۵ھ، ۱۹۲۸ھ اور ۱۳۰۱ھ/۱۹۱۹ء، ۱۹۲۱ء میں مدون ہوکر حضرت مجد والف ٹانی کے حین حیات ہی الم علم وعرفان میں مروج ہوگئ تھیں ، مکتوبات کی تینوں جلدوں میں حضرت خواجہ محمد معصوم کے نام مکا تیب موجود ہیں (۲)۔ جن میں حضرت خواجہ کے باطنی احوال ، عروج اور دیگر امور بیان کئے گئے ہیں ، گویا حضرت خواجہ کے احوال کا اولین ماخذ یہی مکتوبات ہیں۔ مقامات معصوی کے تعلیقات میں ان مکا تیب گرامی سے استفادہ کیا گیا ہے۔ مصال احمدی

وصال احمدی ملا بدرالدین سر ہندی صاحب حضرات القدس کا رسالہ ہے جو حضرت امام ربانی مجددالف ثانی قدس سرہ کے ایام خلوت، مرض اور وصال کی روداد پر مشتمل ہے اس خلوت مبارک کا آغاز شعبان ۱۹۳۳ه کے ۱۹۲۸ء کو ہوا اور آپ کے وصال ۲۸ صفر ۱۳۴۳ کے ۱۹۲۷ء یعنی سات ماہ تک رہی۔

<sup>(</sup>۱) ان میں چند کتب ایسی بھی ہن جن کے مولف ایک ہی ہیں لیکن وہ مختلف سنین میں تالیف ہو ئیں اس کے باوجودانہیں تر تیب زمانی کا خیال کئے بغیر یکجا کر دیا ہے۔

رع، ۱۱/۲ معر، ۲۰ معر

اس خلوت میں صاحبز ادگان اور چند مخصوص اصحاب کے سواکسی کو باریاب ہونے کی اجازت نہیں تھی، وصال احمدی پہلا ماخذہ ہے جس میں حضرت محم معصوم اور حضرت خواجہ محرسعید قدس اسرار ہما کی بیان کردہ روایات درج ہوئی ہیں مولف وضاحت کرتے ہیں: كمترين خاكساران آستانه اولياء .....فقير بدرالدين بن شيخ ابراهيم النقشبندي الاحدى مشتهر بالسهرندي موطنأ مي نمايد كه بعضى اعزه اصحاب ايثال ازحقير درخواست کردند که کلمه چند در بیان بعضی خوارق و کرامات حضرت قطب الا قطاب ..... مجد دالملة محدث الامة ..... الثينج احمد الفاروقي قدس الله سجانه سره الاقدس كقبيل وصال پيش از ارتحال ازقبيل بارتحال خودتعين سال وايام انتقال خود و ما يقارنه از آل حضرت بظهور رسيده اند در قيد تحرير آرد و كراماتي كه بعد وصال ايثال ظاهر گشة بنويسد .....واي رساله راوصال احمدي نام نهاد .....(۱) وصال احمدی این معلومات کے اعتبار سے منفرد ہے صاحب زبدۃ المقامات نے لکھا ہے کہ انہوں نے حضرت مجدد الف ٹانی کے سلسلے میں مذکورہ سات ماہ کے واقعات ای رسالے سے لئے ہیں کیونکہ وہ ان ایام میں حضرت مجد دسے اجازت لے کرا پے مسکن دکن

دری اثناء این بیچاره را بسبب هرج ومرج سلاطین که درصوبه دکن بنظهور پیوسته بود بران آمد که اطفال را گرفته به تحت اقدام همایون برسد ناچار دخصت فرمودند ..... اواخر ماه رجب سنه هزاروی وسه بعد که بنده مرخص گشت از ان ایام تا زمان انتقال حضرت ایثان که مدت هفت ماه باشد شخ بدرالدین سر مندی از مقبولان حضرت ایثان بتائید و تقریر حضرات مخدوم زاده های عالی شان سلمهم الله سواخ این شهور سبعه رارقم نموده از آن جاقضیه ایام ارتحال وقبل و بعد آن بسبیل التقاط و انتخاب منقول می گردد .....(۲)

<sup>(</sup>٢) زيرة القامات ٢٨٥-٢٨٨

<sup>(</sup>۱) وصال احمدي ٢-١٠

جناب ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان کوخواجہ سمی کے مندرجہ بالاا قتباس سے غلط بہی ہوئی ہے، موصوف یہ سمجھے ہیں کہ اس بیان میں ''مدت ہفت ماہ'' اور'' سوائح ایں شہور سبعہ'' سے مراد ملا بدرالدین سر ہندی کی حضرات القدس ہے' فرماتے ہیں:

'' زبدة المقامات (فصل نم) میں ہے کہ میں نے حضرت مجدد کے آخری ایام
کے حالات حضرت بدرالدین سر ہندی کی کتاب سے لئے ہیں (ملخفا)
حضرت بدرالدین کی یہ کتاب ۱۹۵۰ھ کے بعد تک کسی جاتی رہی کیوں کہ
انہوں نے اس میں شخ حمید بنگالی کے انقال کا بہی سال کسا ہے(ا)''
دراصل ڈاکٹر صاحب محولہ مقالے میں خواجہ شمی کے سنین عمر سے بحث کرتے ہوئے
چلے آ رہے تھے کہ یکا یک جب ان کی نظر زبدۃ المقامات کے اس اقتباس پڑی تو سمجھ لیا کہ
یہاں سے مراد حضرات القدس ہے اور زبدۃ المقامات میں اس سے استفادہ کرنے کا
مطلب یہ ہے کہ خواجہ شمی حضرات القدس کے سال تحریر ۱۵۰ ھیں فوت ہو چکے
مطلب یہ ہے کہ خواجہ شمی حضرات القدس کے سال تحریر ۱۵۰ ھیں فوت ہو چکے

حقیقت سے کہ ملا بدرالدین سر ہندی حضرات القدس کی تالیف سے پہلے ۱۰۳ ھ میں ہی ابنار سالہ وصال احمدی کممل کر چکے تھے حضرات القدس میں خود لکھتے ہیں: بعضی احوال واقوال و کرامات کہ قبل ارتحال و بعد آں بوقوع آمدہ در رسالہ ُجدا مسمیٰ بہ وصال احمدی نوشتہ ام فارجع الیما (۳)

خواجہ شمی نے زبدۃ المقامات میں مزید دومقامات پروصال احمدی کو''رسالہ احوال وفات ایشاں' لکھ کراس امر کاقطعی فیصلہ کردیا ہے کہ منقولہ بالا اقتباس میں''سوانے ایس شہور سبعہ''سے مرادیہی رسالہ وصال احمدی ہے:

<sup>(</sup>۱) غلام مصطفیٰ خان: خواجه محمد ہاشم شمی ،مقاله شامل ارمغان فاروقی ۱۸۳ حاشیه

<sup>(</sup>٢) رك مقدمه بذا" زبدة القامات"

<sup>(</sup>۳) حضرات ۲ /۲۱۱ وصال احمدی کامتن مولا نااعز از الدین احمد رام پوری کے اردوز جے کے ساتھ کئی بار طبع ہو چکا ہے۔

دیگرازان خوارق آن ست که جامع رساله احوال و فات ایثان مولانا بدرالدین سر مندی نوشته که .....(۱) مولانا بدرالدین فدکور در آن رساله که بورنوشته که بعد از انتقال آنخضرت من جم درواقعه ایثان را دیدم .....(۲)

#### زبدة المقامات

زبدة المقامات كے مولف خواجه محمد ہاشم صفى حضرت مجددالف نانى كے خليفه اور سفر و حضر ميں حضرت مجددالف نانى كے دفتی شخے انہوں نے بيہ کتاب صاحبزادگان حضرت مجدد حضر ميں حضرت مجددالف نانى ، آپ كے مرشدگراى حضرت خواجه محمد باقى بالله قدس سره ، آپ كفر زندان اور خلفاء كے احوال بركھى (٣) بيہ بيلى كتاب ہے جس ميں مستقل عنوان سے حضرت خواجه محمد معصوم كے حالات و معارف آپ كے مين حيات كھے گئے مولف نے جا بجا حضرت خواجه كى بيان كرده روايات درج كى بيں انہيں حضرت خواجه سے خصوصى لگاؤ تھا حضرت خواجه محمد موم ان پر نظر عنايت فر ماتے اور انہيں اس خانواد سے افكار كا فقاد كا اختار كا بحضى را از انہا (معارف) در بياض خاصه خود تو يد فرموده چول بايں بنده نظر عنايت داخر موده دور بيان بنده نظر موده دور بايں بنده نظر موده دور بايں بنده نظر فرموده دور باي دورندو به نقل بعضى اجازت فرموده (۴)

مولف زبدة المقامات حضرت ميرمحم نعمان برخشي (خليفه اول حضرت مجدد الف ثانی)

ڪ داماد اور تربيت يافته تھے مولف کی زوجه محتر مه یعنی ميرمحم نعمان برخشی کی صاحبز ادک مخضرت خواجه باتی بالله کی تربیت یافته تھیں (۵) مولف حضرت میرمحمد نعمان بدخشی کے تھم پر اسان اھے الله کی تربیت یافته تھیں (۵) مولف حضرت میں حاضر ہوئے تھے (۲)۔ میں حضرت میں حضرت میں حاضر ہوئے تھے (۲)۔ زبدة المقامات میں مولف نے اپنا پورانام یوں لکھا ہے:

بايرراقم محمد الهاشم بن محمد القاسم النبغاني البدخشاني (٤)

| (۷) ایضاً ۱۳۰ | (٣) زيرة ٣ | (۲) الفياً ۹۸ | (۱) زبرة۲۹۳  |
|---------------|------------|---------------|--------------|
|               | (٢) الضأم  | (۵) الينآ١٩   | (٣) ايضاً ١٨ |

مولف کے نام میں ان کی نسبت 'نبغانی 'نیقینا سہوکتا بت ہے بینبست دراصل ان کے شخ اول حضرت میر محمد نعمان بدخش کے نام کی مناسبت سے نعمانی ہونی چاہئے۔ کتب انساب میں ''نبغانی'' کوئی نسبت درج نہیں ہے، مولف نے کئی مقامات پر میر محمد نعمان بدخشی کو میں ''نبغانی'' کوئی نسبت درج نہیں ہے، مولف کو حضرت مجد دالف ثانی وصا جزادگان کی بارگاہ میں ''سیدی و مرشدی'' لکھا ہے(۱) مولف کو حضرت مجد دالف ثانی وصا جزادگان کی بارگاہ میں کامل اعتماد کا درجہ حاصل تھا، مولف اس سلسلے کی بہت سی روایات کے خود امین تھے۔

مولف دوسال تک مسلسل سفر وحضر میں حضرت مجدد کی خدمت میں حاضر ہے اوراس حاضری کے تمام تر'' فوائد' کواس کتاب کا جزینایا (۲) حضرت مجدد کے آخری اسفار میں بھی ہمر کاب شے (۳) حضرت مجدد کے آخری ایام خلوت میں صاجز ادگان کے ساتھ جن مخصوص اصحاب کو حاضری کی اجازت تھی ان میں مولف بھی شامل تھے (۴) ۔ حضرت خواجہ محصوم خواجہ محمد ہاشم کشمی پر'' نظر عنایت' فرماتے اور اس خانواد ہے کا'' محرم' جانے تھے (۵) مولف کے پاس حضرت خواجہ باتی باللہ کے بہت سے خطوط تھے (۲) ان کے علاوہ مولف کے پاس حضرت مجدد کے وہ چھوٹے چھوٹے رقعات خطوط تھے (۲) ان کے علاوہ مولف کے پاس حضرت مجدد کے وہ چھوٹے چھوٹے رقعات بھی شخصوم خواجہ باتی باللہ کے بہت سے خطوط تھے (۲) ان کے علاوہ مولف کے پاس حضرت مجدد کے وہ چھوٹے بھوٹے رقعات بھی تھے جو مکتوبات میں شامل نہیں ہیں لیکن مولف نے انہیں زیدۃ المقامات میں محفوظ کر لیا

مولف نے زبدۃ المقامات کے سال پھیل کی طرف اشارہ کرتے ہوئے بتایا ہے کہ " هوز بدۃ المقامات' اس کامادہ ہے (۸) جس ہے کے ۱۰۳سے مرآمد ہوتا ہے۔

سیکن مولف آئے مسکن برہانپور میں بیٹے اس میں اضافات کرتے رہے، مثلاً مولانا محمصالح کولا بی کاسال وصال ۱۰۳۸ ہدرج کیا ہے(۹)،ای طرح خواجہ حسام الدین احمد کے حالات لکھتے ہوئے بتایا ہے کہ اس وقت سنہ ۱۰۳۰ ہے اور ان کی عمر ساٹھ سال ہو چکی ہے(۱۰)۔ اس سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ مولف ۱۰۳۰ھ/۱۳۳۰ء تک اس

|           | (۳) ایضاً ۱۵۹ | (٢) اليضاً ٣ | (۱) زیرة ۱۵۳ |
|-----------|---------------|--------------|--------------|
| (٤) الينا | (٢) الضافه    | (۵) الضاً ۱۸ | (١) الضأ ٢٨٠ |
|           | (١٠) الضأ٢٨   | (٩) ايضاً    | (٨) الضاّ    |

كتاب مين اضافه كرتے رہے۔

اس سے اگلے ہی سال خواجہ محمد ہاشم مشمی کا ۱۳۰۱ میں وصال ہو گیاان کے دومعاصرین نے ان کا یہی سال وفات لکھا ہے، ان میں ایک تو حضرت مجد دالف ثانی کے معتقد خاص خواجہ محمد صادق کشمیری ہیں (۱) دوسرے ان کے ہم وطن اور ان کے شنخ اول شنخ میرمجد نعمان بدخشی کے بیٹے میرعبد الفتاح ہیں (۲)۔

مولوی اختر محمد خان رام پوری نے بغیر کسی حوالے کے خواجہ شمی کا سال وفات رجب مولوی اختر محمد خان رام پوری نے بغیر کسی حوالے کے خواجہ شمی کا سال وفات رجب ۱۰۴۵ کے پیش نظر کوئی شخیی نہیں کر سکے نہ ان کے پیش نظر کوئی عصری شہادت تھی ،خواجہ شمی کے مزار پر جو کتبہ ہے اس پریمی سال وفات درج ہے ، جو ندکورہ دونوں معاصر ما خذکی موجودگی میں کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔

اس سلسلے میں ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان صاحب نے زبدۃ المقامات میں سے خواجہ حسام الدین احمد کے حالات میں سے شہادت کے طور پر ایک اقتباس دیا ہے کہ اس وقت سام ۱۰ ھے ہوران کی عمر ساٹھ سال ہو چکی ہے ان کا سابید دوستان حضرت خواجہ باتی بالله پر باقی رہے (۴)۔

بین حقیقت حال اس کے بالکل خلاف ہے زبدۃ المقامات کے مذکورہ اقتباس میں چہل کے بعد" سے 'کاہندسہ سرے سے موجود ہی نہیں ہے:

امروز کہ مال ہزاروچہل ہجریت وعمر شریف ایٹاں بہ شصت داند.....(۵)
یقیناً یہ اقتباس نقل کرتے ہوئے ڈاکٹر صاحب سے مہواً چہل کے بعد" سے" کا ہندسہ
کھا گیا اور انہوں نے اس سے بینتیجہ اخذ کرلیا کہ زبدۃ المقامات کا سلسلہ تحریر ۱۰۴۳ ھ تک جاری رہا۔

<sup>(</sup>۱) طبقات شابجهانی، قلمی نسخه انثریا آفس لا بسریری، مطبوعه ۱/۹

<sup>(</sup>۲) مفتاح العارفين ، قلمي نعير ذخيره شيراني ، ورق (ميرعبدالفتاح كے حالات كے لئے ديكھے مقدمہ ہذا (فصل حاضر) مين "مفتاح العارفين") (۳) جواہر ہاشميه ۵۳

<sup>(</sup>٣) خواجه محمد ہاشم کشمی ، مقاله شامل ارمغان فاروقی ۱۸۵ (۵) زبدة ۲۸

لطف یہ ہے کہ ڈاکٹر صاحب ۱۰۴۳ ہوا لے اقتباس میں خواجہ کشمی کا دعائیہ جملہ "

''کہ خداان کا سابہ تا دیر قائم رکھے' نقل کرنے کے چند صفحات بعد ہی خواجہ حسام الدین احمد کے وصال ۱۰۴۳ ہو پر خواجہ کئی کے دیوان سے خواجہ کشمی کا تصنیف شدہ قطعہ سال وصال ۱۰۴۳ ہو تیں کہ خواجہ کشمی یقینا ۱۰۴۳ ہو تھے (۱)۔

اول تو ڈاکٹر صاحب نے خواجہ شمی کے دیوان کے کسی قلمی نسخے کا حوالہ نہیں دیا کہ
انہوں نے یہ قطعہ کاریخ کہاں سے نقل کیا ہے بلکہ حقیقت یہ ہے کہ انہوں نے یہ قطعہ بغیر
حوالے کے جواہر ہاشمیہ میں سے نقل کرلیا ہے (۲) کالانکہ دیوان خواجہ شمی کے جتنے قلمی
نسخے ہماری نظر سے گزرے ہیں ان میں سرے سے یہ قطعہ موجود ہی نہیں ہے (۳)۔
خواجہ شمی کے سال وفات کے سلسلے میں دومعاصرین کے بیانات (۱۹۰۱ھ) سامنے
خواجہ شمی کے سال وفات کے سلسلے میں دومعاصرین کے بیانات (۱۹۰۱ھ) سامنے
آ جانے اور ان کے دیوان کے خطی شخوں میں اس قطعے کی عدم موجود گی اس کے الحاقی ہونے
کی نشاند ہی کرتی ہے۔

بحث کا حاصل ہیہ ہے کہ تیسری عصری شہادت کے سامنے آنے تک خواجہ شمی کا سال وفات اسم اھ بی صحیح تصور کیا جانا جا ہے (۴)۔

حضرات القدس

یہ ملا بدرالدین سرمندی کی تالیف ہے۔جس میں سلسلۂ نقشبندیہ کے مشائخ کے حالات درج کئے گئے ہیں پہلی جلد میں امیر المونین سیدنا حضرت ابو بکرصدیق رضی الله عنه حالات درج کئے گئے ہیں پہلی جلد میں امیر المونین سیدنا حضرت ابو بکر صدیق رضی الله عنہ سے لے کر حضرت خواجہ باقی بالله قدس سرہ کے مشائخ سلسلہ کے احوال اختصار کے ساتھ

<sup>(</sup>۱) مقاله ندکوره ۱۹۰ (۲) جوابر باشمیه ۲۲

<sup>(</sup>٣) د يوان خواجه محمى خطى نسخ انذيا آفس مسلم يو نيور شي مليكز هاور لا مورميوزيم ميس موجود بيل -

<sup>(</sup>س) خواج تشمی کنی اہم کتابوں کے مولف تھے احوال و آثار کی تفصیل کے لئے خواجہ کی طرق الوصول اور زبدۃ المقامات پراحقر کے مقد مے ملاحظہ کریں۔خواجہ شمی نے رشحات پر بھملہ نسمات القدس کے نام سے لکھا ہے اس میں اسم والے وال کے طور پر بتایا ہے (ورق ۱۲۳) جس سے مترشح ہوتا ہے کہ مولف آخری سانس تک تصنیف و تالیف ومصروف رہے۔

تحریر کئے ہیں، دوسری جلد میں حضرت مجددالف ثانی، آپ کے فرزندان گرامی اور خلفائے کرام کا تذکرہ ہے۔

ملابدرالدین سر مندی، امیر المومنین سیدنا ابو بکرصدیق رضی الله تعالی عند کی اولا دمیس سے تھے ان کے والدیخ ابراہیم مخزنی سر مندی (ف ۱۰۲۱ه/ ۱۹۱۲ء) اپ عہد کے محدث، مفسر اور متصوف تھے(۱) ملا بدرالدین کا سال ولا دت حضرات القدس کی اندرونی شواہد کی بناء پر حدود ۲۰۰۱ه/ ۱۹۹۳ء متعین کیا جا سکتا ہے(۲) پندرہ سال کی عمر میں حضرت مجد والف ثانی سے مسلک ہوئے (۳) اور سر ہسال خدمت گرامی میں رہ (۳) ابتدا والدگرامی سے تحصیل کی (۵) (پھر مدرسہ مجدد سے سر مند میں حضرت مجد والف ثانی کے صاحبر ادے خواجہ محمد صادق (ف ۲۰۱۵/ ۱۲۱۲ء) اور پھر حضرت مجد د الف ثانی سے مروجہ کتب پڑھیں (۲)۔

ملا بدرالدین ای مدرسه مجددید میں تدریس کے فرائض بھی انجام دیتے رہے خانوادہ مجددید اور حوزہ مجددید کے بہت سے افراد نے ان سے تحصیل علم کا اعتراف کیا ہے، کہ دور ایس کے ۱۰۴۵ و داراشکوہ نے جب کہ وہ ایک صوفی مشرب شنرادہ تھا اور کتب تصوف سے ابھی بیزار نہیں ہوا تھا، ملا بدرالدین کو بعض کتب صوفیہ کا عربی سے فاری میں ترجمہ کرنے کا حکم دیا تھا، چنانچہ آپ اس کام میں عرصہ تک معروف رہے (ے)۔

ملا بدرالدین سر ہندی کا سال وفات معلوم نہیں ہے لیکن حضرات القدس کی اندرونی شہادتوں ہے معلوم ہوتا ہے کہ آپ ۱۰۱۴ھ/ ۱۲۵۳ء تک اس میں اضافہ کرتے رہے تہکورہ سنہ کے بعد اور ۱۰۲۸ھ/ ۱۲۵۷ء میں آپ دیگر اہم افراد حضرات سر ہند کے ہمراہ حرمین الشریفین کے سفر میں ان کے شریک سفر نہیں تھے (۸)۔

<sup>(</sup>۱) بدرالدین سر مندی: سنوات الاتقیاء، قلمی، ورق ۲۱ سب، ۲۲۳-۱

<sup>(</sup>٢) بدرالدین سربندی: حضرات القدس ۲۸۱٬۱۵۷/۳ (۳) ایناً:۲/۲۸۳

<sup>(</sup>٣) الصاّ العناء:١٥٢ منوات الاتقياء:١٦٣٠-١

<sup>(</sup>١) حفزات القدى ١٥٩/٢٢ (١) اليناء/١٥٩ (٨) حنات الحرمين، مقدمه ١٠٠-١١

حضرات القدس كےعلاوہ مولف كى حسب ذيل ديگر تاليفات كا بھى تذكرہ ملتا ہے:
سير احمدى، وصال احمدى، سنوات الاتقياء، مجمع الاولياء، كرامات اولالياء، فارى
ترجمہ فتوح الغيب، روائح، مقامات غوث الثقلين (ترجمہ بہجة الاسرار) روضة
النواظر، عرائس البيان (تفسير مولفہ شيخ روز بہان بقلى كا فارسى ترجمه) معراج
المومنين (شرح خلاصة كيدانى)

حضرات القدى كى دوسرى جلد حضرت امام ربانى مجددالف ثانى قدى سره أب ك صاجرادگان اورخلفاء كے احوال كے لئے مخص ہے، زبدۃ المقامات كے بعد حضرت خواجه محمصوم كے حالات وتعليمات سب سے زيادہ اى ميں درج ہوئے ہيں جو حضرت خواجه كے حين حيات لكھے گئے ہيں معلوم ہوتا ہے كہ مكتوبات معصوميه كى جلد اول (مرتبہ ١٠١٥ هـ) مولف كے چين خيات لكھے گئے ہيں معلوم ہوتا ہے كہ مكتوبات معصوميه كى جلد اول (مرتبہ ١١٠١ هـ) مولف كے چين نظرتى جس ميں سے انہوں نے آپ كے بعض مكا تيب نقل كے ہيں (۱) - اس كے علاوہ حضرت مجدد الف ثانى سے متعلق بہت ى روايات مولف نے حضرت خواجه محصوم كى زبانى درج كى ہيں گويا حضرت خواجه حضرات القدس كے راويوں ميں سے ايك ہيں ۔

حضرات القدس کاسال میل ندکورنہیں ہے۔ اس کی تالیف کا آغاز ۲۹ اس ۱۹۲۱ء کو ہوار ۲) اور پھر مولف اس میں تقیح و اضافات کرتے رہے، اس میں حضرت شیخ محمد طاہر لا ہوری کاسال وصال ۲۰ مواہ درج ہے (۳)۔ مولف نے حضرت خواجہ حسام الدین احمد (ف ۱۹۳۳ء) کے احوال میں لکھا ہے کہ ان کے حالات پر حضرت خواجہ باتی بالله قدس سرہ کے صاحبز ادے خواجہ عبید الله نے ایک علیحدہ کتاب لکھی ہے (۲)، یہ کتاب دراصل کے صاحبز ادے خواجہ عبید الله نے ایک علیحدہ کتاب لکھی ہے (۲)، یہ کتاب دراصل زاد المعاد ہے جو ۲۰ مولف نے میر محمد نعمان برخشی زاد المعاد ہے جو ۲۰ مول الیف ہوئی تھی (۵)۔ ای طرح مولف نے میر محمد نعمان برخشی زاد المعاد ہے جو ۲۰ مول الیف ہوئی تھی (۵)۔ ای طرح مولف نے میر محمد نعمان برخشی

<sup>(</sup>۱) حضرات القدى ۲/۱۲-۲۹۰ (۲) اليناً ۱۵۸/۲

<sup>(</sup>٣) ايضاً / ٣٢١ (٣) ايضاً /

<sup>(</sup>۵) زادالمعادراقم احقرنے ایدے کی ہے جوان شاءالله مقامات معصوی کی اشاعت کے بعد طبع ہوگی۔

كے نام كے ساتھ" قدى سرہ" لكھا ہے(۱) جومرحومين كے لئے لكھا جاتا ہے مير بدخشى كا وصال ۵۸ ۱۰۵۸ احکوموا کو یا مولف اس کتاب میں ان سنین میں اضافات کرنے میں مصروف تھے بلکہ اس کے بعد بھی انہوں نے اس میں اضافے کئے اس میں مکتوبات خواجہ محرسعید (۲) اور مکتوبات خواجہ محممعصوم کے اقتباسات ملتے ہیں (۳)۔ مکتوبات سعیدیہ کا سال ترتیب واضح نہیں ہے لیکن ایک مکتوب میں خواجہ محد سعید نے اور نگزیب کوایئے سفرحر مین کی اطلاع دی ہے۔اور دوسرے میں داراشکوہ کی گرفتاری اوراورنگزیب کی کامیابی برمبار کباد بھی پیش کی ہے جو ۲۷۱،۱۰۲۸ اھے واقعات ہیں۔ای طرح مکتوبات معصومیہ کے اقتباسات سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس کی جلد اول مولف کے پیش نظرتھی یہ پہلی جلدمسلمہ طور پر ۱۳۰ اھ کو مرتب ہوکر عام ہو چکی تھی (م)۔ گویا مولف حضرات القدی ۱۲۳ اھ اور پھراس کے بعد ۲۸ اه تک اس میں اضافات کرتے رہے گویا موصوف مذکورہ سندتک چھیاسٹھ سال کے ہو چکے تھے اور بیطبعی عمر ہے جس میں تصنیف و تالیف کا کام ہمارے علماء بآسانی کرتے رہے ہیں،البت معمر ہونے کے باعث مولف حضرات سر ہند کے ہمراہ سفرحر مین الشریفین میں ان كے ساتھ جہيں جاسكے كيكن ان كے صاحبز ادگان ان كے ہمراہ گئے تھے(۵)۔

# مجمع الأولياء

یہ بھی شخ بدرالدین سر ہندی کی تالیف ہے جوصوفیہ کرام کے متداول ومعروف سلاسل کا ایک عمومی تذکرہ ہے۔ مولف کا تعلق سلسلہ نقشبندیہ سے تھا اس لئے اس سلسلے کے مشاکع کے حالات قدر سے تفصیل سے لکھے ہیں کتاب کی تالیف کے دوران حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی کے دونوں صاحبز ادگان حضرت خواجہ محرسعیداور حضرت خواجہ محمد معصوم بقید حیات

<sup>(</sup>۱) حفرات القدى ۱/ ۲۹۹ (۲) ايضاً ۱/۳۳۹ (۳) ايضاً ا/۳۲۳-۲۹۰

<sup>(</sup>٣) تفصيل كے لئے ديكھے مقدمہ بذا" تاليفات خواجہ محمعصوم"

<sup>(</sup>۵) حنات الحرمین مقدمه ۱۰-۱۱ بم نے مولف حضرات القدس پرایک مفصل مقاله ککھا ہے جودانش نامہ جہان اسلام وایران (تہران) میں شامل ہے۔

اور مصروف کار تھے اور ان اصحاب کا سلسلۂ وعوت وارشاد پورے عروج پر تھا اس لئے ان
کا تذکرہ خصوصیت سے کیا گیا ہے اس میں تقریباً ایک ہزار پانچ سوصوفیہ کے حالات درج
کئے گئے ہیں ۲۰۴ م اھ کو مکمل ہوا (۱) یہ کتاب انہوں نے سر ہند کے کروڑی کی استدعا پر
تالیف کی تھی جس نے اس میں تحریف کر کے اسے پایۂ اعتبار سے گرادیا، لکھتے ہیں:
سیدی از دوستانی کہ تادہ سال کروڑی سہرند بود، ازیں مسکین استدعا نمود کہ
کتالی۔۔۔۔۔(۲)

یہاں اس کروڑی کا نام نہیں لکھا گیالیکن انہوں نے اپنی دوسری تالیف سنوات الاتقیاء میں اس کا نام وضاحت کے ساتھ علی اکبرلکھا ہے کہ اس کروڑی نے مجھے سے یہ کتاب مستعار لی اس میں تحریف کر کے اینے نام سے شہرت دی جو علمی اعتبار سے عامی تھا اس نے یہ کام دوسروں کی مدد سے کیا، لکھتے ہیں:

مجمع الاولیاء .....دراصل تالیف این فقیر بودعلی اکبر کروژی سهرند بمقابله إحسانی ازمن گرفت با تفاق فضلاء احوال صحابه بآل الحاق نمود و آل را بنام خود کرد و او عامی بودخط سواد کمتر داشت .....(۳)

خوش متی ہے مجمع الاولیاء کا یہ محرف نسخہ کتب خانہ انڈیا آفس لندن میں دریافت ہوگیا ہے(۳)۔ بینسخہ مولف کا خود نوشتہ ہے اس میں جا بجا کاٹ چھانٹ اور ردو بدل کیا گیا ہے۔ گویا یہ وہی محرف نسخہ ہے جس میں علی اکبرنے اپنی خواہش کے مطابق تبدیلیاں کروائی تھیں اوراس میں اپنانام علی اکبراردستانی بحثیت مولف لکھ دیا تھا (۵)۔

<sup>(</sup>۱) بدرالدین سربندی: حضرات القدی ۱۵۸/۲ (۲) ایننا۲/۱۵۸

<sup>(</sup>٣) بدرالدين سر مندى: سنوات الاتقياء ورق٢٠٧

<sup>(</sup>۳) مجمع الاولیاء خطی نسخه کتا بخانه انڈیا آفس لندن (فہرست مرتبہ ایتھے ۵ ۱۳۳ – ۱۳۳۹) فہرست نگار نے اس کے مولف کا نام علی اکبرسینی اردستانی ہی لکھا ہے۔

<sup>(</sup>۵) این کے ای بیان پر بھروساکرتے ہوئے اہل علم نے مجمع الاولیا ، کوعلی اکبرار دستانی کی تالیف سلیم کرلیا ہے اور پروفیسر خلیق احمد نظامی مرحوم نے بغیر تحقیق کے انگریزی میں انسائیکو پیڈیا ایرانیکا میں اس علی اکبرار دستانی پر مستقل مقالہ لکھ دیا ہے۔

سنوات الاتقنياء

یہ کتاب شخ بدرالدین سر ہندی (مولف حضرات القدی) کی تالیف ہے جس میں علاء ومشائخ اور دیگر اعیان کے مختصر حالات سنین وفات کے اعتبار سے یکجا کئے گئے ہیں، اس میں مولف کی معاصر صدی بعنی گیار ہویں صدی ہجری کے اصحاب کے تراجم قابل رجہ ہیں، اس کتاب کے ذریعہ پہلی مرتبہ مولف کے خانوادہ کے حالات سامنے آئے ہیں اور خود مولف کی حیات و آثار کے متعلق اہم ترین معلومات حاصل ہوئی ہیں۔

ا ہے والد ملا شخ ابراہیم مخزنی کے بارے میں لکھا ہے کہ ان کاشغل دری و تدریس تھا،
موصوف محدث، مفسر اور متصوف تھے، سلسلۂ قادریہ میں شاہ قبیص قادری (ف
۹۹۲ھ/۱۵۸۴ء) کے مرید اور متصوف تھے، سلسلۂ قادریہ میں شاہ قبیص قادری (ن
کتاب مخزن اسرارکوسب سے پہلے ہندوستان میں انہوں نے ہی رائج کیا اور اس کتاب کا
چونکہ کثر ت سے دری دیتے تھے اس لئے ان کی نسبت ہی مخزنی مشہورہ وگئی، سیدنا حضرت
ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی اولا دمیں سے تھے، ان کا انقال بعم سے سال ۲۹ شوال
۱۰۲۱ھ کوسر ہندمیں ہوا اور ملا بدر الدین کی والدہ ۱۰۲۴ھ کوفوت ہوئیں (۱)۔

سنوات الاتقیاء سے پہلی باریہ بات تفصیل سے معلوم ہوئی ہے کہ س طرح ان کی تالیف مجمع الا ولیاء کا مسودہ سر ہند کے کروڑی علی اکبر نے ان سے مستعارلیا اور پھراس میں تحریف کر سے اینے نام سے شہرت دی (۲)۔

اس کتاب میں صوفیہ وعلماء کے شیخ سعید معمر حبثی سے مصافحہ کی تفصیلات بھی درج ہیں "کہ کتنے اصحاب نے ان سے مصافحہ کیا، ان میں حاجی عبد الرحمٰن بدخشی کا بلی مشہور بہ حاجی رمزی کے مصافح کا بھی ذکر ہے کہ ان سے حضرت خواجہ باقی باللہ، شیخ تاج الدین سنجعلی اور میر محمد نعمان بدخشی نے مصافحہ کیا تھا اور خود مولف کو میر محمد نعمان سے اس سلسلۂ مصافحہ کی

<sup>(</sup>۱) ہم نے حسنات الحرمین کے مقدمہ میں مع اقتباسات فاری اس کی تفصیلات درج کی ہیں۔

<sup>(</sup>٢) رك بمقدمه كتاب حاضر حيات خواجه معصوم كي مآخذ مجمع الاولياء "

سعادت حاصل ہے(۱)۔

گیارہویں صدی ہجری کی دیگراہم شخصیات میں سے مولا نامحم صادق حلوائی، مولانا محمہ سالم بیارہ ہوں ہوگی، محمد باقر سلطانپوری، شخ خلیل الله بدختانی، بابا والی بدختانی کشمیری، شخ بہلول وہلوی، حضرت خواجہ باقی بالله اور حضرت مجدو الف ٹانی کے احوال قابل توجہ ہیں اگر چہ ان میں وہی روایات درج ہیں جن کے مولف امین شے اور اپنی دیگر معروف کتاب حضرات میں وہی روایات درج کی شح کی اس میں بعض نے نکات بھی شامل ہیں کے حضرت مجدو الف ٹانی کے شمن میں آپ کے فرزندوں خصوصاً حضرت خواجہ محمد معموم کے سلسلے میں بھی الف ٹانی کے شمن میں آپ کے فرزندوں خصوصاً حضرت خواجہ محمد مولانا عبدالسلام بعض بیانات قابل توجہ ہیں جے معاصر دستاویز کی جیثیت حاصل ہے، مولانا عبدالسلام لا موری صاحب حاشیہ تغییر بیضاوی کا سال وفات ۲ ساما ہدیا ہے (۲)۔

سنوات الاتقیاء کا ایک خطی نسخه انڈیا آفس لائبر بری لندن میں ہماری نظر سے گزرہ ہے،جو ۸۵ اھ کا مکتوبہ ہے۔

طبقات شاججهاني

یہ خواجہ محمہ صادق ہمدانی کشمیری دہلوی کی تالیف ہے، اس کے مولف کا خانوادہ نقشبند ہے سے قریبی تعلق تھا، حضرت خواجہ باقی باللہ قدس سرہ کی دواز واج مطہرات تھیں، اول مولا نا خواجہ محمد قلیج کی بہن جن کے بطن سے خواجہ عبیداللہ ملقب بہ خواجہ کلال تولد ہوئے اور دوسری خواجہ محمد صادق ہمدانی کی ہمشیرہ تھیں جن کے بطن سے خواجہ عبداللہ ملقب بہ خواجہ محمد صادق ہمدانی کی ہمشیرہ تھیں جن کے بطن سے خواجہ عبداللہ ملقب بہ ، خواجہ خرد متولد ہوئے تھے (۳) خواجہ محمد صادق حضرت خواجہ باقی باللہ کے مرید اور حضرت مجدد الف ثانی کے مکتوب الیہ بھی تھے (۴) خواجہ خرد نے لکھا ہے:

مشر ت مجدد الف ثانی کے مکتوب الیہ بھی تھے (۴) خواجہ خرد نے لکھا ہے:

مشر ف شدند باوالدہ خود ہما گی آنخضرت جا گرفتند حضرت بایثال بسیار التفات مشر فی شدند باوالدہ خود ہما گی آنخضرت جا گرفتند حضرت بایثال بسیار التفات

<sup>(</sup>۱) بدرالدین سر بندی: سنوات الاتقیا، خطی، ورق ۲۳۲-۱

<sup>(</sup>r) اليناً: ورق ١-٣٠ - (٣) خواجة رو مجمع عبيد الله: شرح رباعيات منطى ١٢٦-١٢٦

<sup>(</sup>٣) بيولر: فهارس خليلي ... مكتوبات احمد سر منديّ ١٩١

داهتند وتوجهات می فرمودند ...... مخدومی را فضائل و کمالات بسیار بود تالیفات لطیفه از قلم ایثال ظاهرشده ما ننداساءالرجال مشکوة و کلمات الصادقین وغیرآ ل در اواکل رمضان این سال که سال پنجاه و دویم بعد الالف است بهوش تمام ذکر گویان از عالم رفتند (۱)"

اس اقتباس مندرجه ذيل نتائج اخذ موتے بين:

- ۱- خواجه محمد صادق تشمیری کی بهن حضرت خواجه محمد باقی بالله قدس سره کی زوجهٔ محتر مه تصیں۔
  - ٢- شرح رباعيات كے مولف خواجة خردانبي كے بطن سے تھے۔
- ۳- خواجہ محمد صادق اس نسبت از دواجگی کے بعد حضرت خواجہ کے حلقہ مریدین میں شامل ہوئے۔
  - ٣- خواجه محمر صادق كتاب اساء الرجال مشكوة اوركلمات الصادقين كے مولف تھے۔
    - ۵- خواجه محمر صادق بهمرانی تشمیری کاسال وفات ۱۰۵۲ هے۔
      - ٧- يىسال شرح رباعيات كالجمى سال تالف --

خواجہ محمد صادق ہمدانی کشمیری کی دوسری اہم تالیف کلمات الصادقین ہے جس میں اور المادہ کلمات الصادقین ہے جس میں ۱۰۲۳ ہے امراد اور المادہ کے مدفو نین دبلی کا تذکرہ ہے۔ ڈاکٹر محمد سلیم اختر نے اس اہم کتاب کے فارسی متن کوایڈٹ کیا ہے اور مولف کے حالات شرح وبسط کے ساتھ لکھے ہیں لیکن مندرجہ بالا اقتباس کی روشنی میں سامنے آنے والی تمام ترمعلومات پہلی مرتبہ منظر عام ٹر آئی ہیں۔

مولف نے طبقات شاہ جہانی میں طبقاتی اعتبار سے ہر عہد کے علاء، صوفیہ اور دانشوروں کا تذکرہ کیا ہے۔ مولف چونکہ خودنقشبندی سلسلہ سے تعلق رکھتے تھے اس لئے اس فانوادے کے اصحاب کا ذکر خصوصیت سے کیا ہے، اس میں حضرت خواجہ باتی باللہ کے گی ارادت مندوں اور خلفاء کا حال درج ہے۔ اس طرح حضرت مجدد الف ثانی اور آپ کے ارادت مندوں اور خلفاء کا حال درج ہے۔ اس طرح حضرت مجدد الف ثانی اور آپ کے

<sup>(</sup>۱) شرح رباعیات ۱۲۷-۱۲۷

اصحاب کا تذکرہ بھی جا بجاماتا ہے، اس کتاب کی تالیف (آغاز ۲۴۱۱ه/۱۰۱۱ء) کے دوران حضرت مجددالف ثانی کے تینوں صاحبز ادگان بقید حیات اور مصروف کار تھے جن کا ذکر بڑے دل نشین پرایئہ بیان میں کیا ہے۔ حضرت خواجہ محمد معصوم کا ذکر اگر چہ چند سطور سے زیادہ نہیں ہے کیکن اسے عصری تحریر ہونے کی وجہ سے اہمیت حاصل ہے، لکھا ہے:
وی نیز ازعلم وعمل بہرہ وراست و برمندار شاد شمکن و درمیان برادران اخلاص و ارتباط عظیم است ہر دو (خواجہ محمد سعید وخواجہ محمد معصوم) در جوار مجد خود بدرس طالب علمان و تلقین طالبان حق اختفال دارند و تقوی و مروت و فتوت را ہر پامی کند .....(۱)

مكتوبات معصوميه

یہ حفرت خواجہ محمد معصوم کے مکتوبات کا مجموعہ ہے جو تین جلدوں پر مشمل ہے یہ جلدیں الا ۱۹۵۰ ہیں العنی حفرت خواجہ کے الا ۱۹۵۰ ہیں العنی حفرت خواجہ کے حین حیات ہی مرتب ہو کر مخلصین تک پہنچ چکی تھیں (۲) مکتوبات امام ربانی کی طرح یہ مجموعہ بھی حفرت خواجہ کے احوال کے سلسلے میں اولین ماخذ کی حیثیت رکھتا ہے۔ مجموعہ بھی دینی وعرفانی مسائل زیر بحث آئے ہیں وہاں بہت سے جہاں مکتوبات معصومیہ میں دینی وعرفانی مسائل زیر بحث آئے ہیں وہاں بہت سے الیے اشارات ملتے ہیں جن کا تعلق صاحب مکتوبات کے ذاتی حالات سے ہے، ایسے اشارات کو ہم نے مقامات معصومی کے تعلقات میں تقاضوں کے مطابق نقل کیا ہے۔ اسلام کتوبات سعد یہ

یہ حضرت خواجہ محمد معصوم کے برادر بزرگ حضرت خواجہ محمد سعید (ف ا ک ا اوار) ۱۹۲۱ء) قدس سرہ کے ایک سومکتوبات کا مجموعہ ہے، جسے صاحب مکتوبات کے صاحبز ادے علامہ مولوی محمد فرخ (۳) نے مرتب کیا ہے، اس کے آغاز میں جامع نے ابتدائیہ ہیں

<sup>(</sup>۱) محمد صادق بهدانی تشمیری: طبقات شاه جهانی (طبقه عاشر) ۲۱

<sup>(</sup>٢) رك مقدمه كتاب حاضر" تاليفات حضرت خواج محمعصوم"

<sup>(</sup>٣) علامة محمر فرخ كے حالات كے لئے ملاحظه موكتاب حاضر ٥٠٧ - ٥٠ م مع تعليقات

لکھا(۱)۔ایک مکتوب کے آغاز میں مولانا فرخ کے نام کے ساتھ" جامع ایں مکاتیب" درج ہے جواس امر کا ثبوت ہے کہ اس مجموعے کے جامع یہی بزرگ تھے، سال ترتیب معلوم کرنے کا بھی کوئی ذریع نہیں ہے۔

مکتوبات سعید یہ میں دو آخری مکا تیب حضرت خواجہ محمد معصوم علیہ الرحمتہ کے نام بیں (۲) جن میں سے ایک مکتوب کا جواب مکتوبات معصومیہ میں بھی موجود ہے (۳) سفر حج کے متعلق اور نگزیب کے نام حضرت مجد دالف ٹانی کے متیول صاحبز ادگان (خواجہ محمد سعید، خواجہ محمد معصوم، شاہ محمد کی قدس اسرارہم) کا ایک مشتر کہ مکتوب بھی اس مجموعے میں شامل خواجہ محمد معصوم، شاہ محمد کی قدس اسرارہم) کا ایک مشتر کہ مکتوب بھی اس مجموعے میں شامل ہے (۴)۔

لطائف المدينة

یہ حضرت خواجہ عبدالا حد وحدت سر ہندی بن حضرت خواجہ محمسعید بن حضرت مجدد الف نانی کی تالیف ہے، جوعر بی نثر میں ہے۔ دراصل صاجبزادگان سر ہند نے ١٠١٥- ١٨ و الف نانی کی تالیف ہے، جوعر بی نثر میں ہے۔ دراصل صاجبزادگان سر ہند نے ١٠١٥ و ١٩٥ و دونوں بزرگ صاجبزادگان لیمی حضرت خواجہ محمسعیداور حضرت خواجہ محمسعیداور حضرت خواجہ محمسعید کے احوال و مکاشفات حرمین بران کے صاجبزادوں نے عربی میں رسائل قلم بند کئے تھے، حضرت خواجہ محمسعید کے احوال و مکاشفات ان کے بیٹے اور معروف فاری شاعر شخ عبدالاحد وحدت سر ہندی (۵) مکاشفات ان کے بیٹے اور معروف فاری شاعر شخ عبدالاحد وحدت سر ہندی (۵) مکاشفات ان کے بیٹے اور معروف فاری شاعر شخ عبدالاحد وحدت سر ہندی (۵) مکاشفات و ملفوظات ان کے فرزند شخ عبیدالله ملقب بہ مروج الشریعت نے یواقیت الحرمین مکاشفات و ملفوظات ان کے فرزند شخ عبیدالله ملقب بہ مروج الشریعت نے یواقیت الحرمین کے نام سے جو کر مربدوں میں متداول ہو گیا (۲) لیکن حیات ہی حیات ہی حیات ہی حیات الحرمین کے نام سے ہو کر مربدوں میں متداول ہو گیا (۲) لیکن حیات ہی حیات الحرمین کے نام سے ہو کر مربدوں میں متداول ہو گیا (۲) لیکن حیات ہی حیات الحرمین کے نام سے ہو کر مربدوں میں متداول ہو گیا (۲) لیکن حیات ہی حیات الحرمین کے نام سے ہو کر مربدوں میں متداول ہو گیا (۲) لیکن حیات ہی حیات الحرمین کے نام سے ہو کر مربدوں میں متداول ہو گیا (۲) لیکن حیات ہی حیات ہیں متداول ہو گیا (۲) لیکن کیسان کے نام سے ہو کر مربدوں میں متداول ہو گیا (۲) لیکن کے خواجہ کی خواجہ کی خواجہ کی خواجہ کی خواجہ کی خواجہ کی ہیں متداول ہو گیا (۲) لیکن کے خواجہ کی خواجہ ک

<sup>(</sup>۱) لین مطبوع نسخه کا مورابتدائیہ سے خالی ہے (طبع کیم بیفی ۸۵ ۱۳ ۵)

<sup>(</sup>r) كتوبات معيديه 99-١٠٠/ ١١٥ (٣) كتوبات معهوميه ١٩/٣

<sup>(</sup>٣) کتوبات سعیدیه ۱۲۵/۸۳

<sup>(</sup>۵) شیخ وصدت سر مندی کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر پر ہمارے تعلیقات ۸۰ ۲۲۱۳

<sup>(</sup>١) حنات الحرمين ہمارے مفصل مقدمہ وحواثی کے ساتھ شاکع ہو چکی ہے۔

لطائف المدینة کاتر جمدنه ہوسکالطائف المدینه پانچ مقالات (ابواب) اورایک خاتمه پر مشتمل ہے چونکه یه دونوں برادران گرامی ایک ہی سال مذکور میں حرمین الشریفین حاضر ہوئے تھاس لئے ان دونوں مجموعوں میں ان حضرات کی سعی ہای مشکور کا تذکرہ ملتا ہے۔ لطائف المدینه میں کئی مقامات پر حضرت خواجہ محمد معصوم کا ذکر آیا ہے جس سے ان کے مجموعہ مکا شفات حسنات الحرمین کو سمجھنے میں بھی مددملتی ہے(۱)۔

مقامات احمربيرومنا قب حضرات معصوميه

یہ کتاب شخ محمد امین بدختی صاحب نتائج الحرمین کی تالیف ہے جو نتائج الحرمین کی میں ترجمہ کیا گیا ۱۹۸۸ اھ جکیل کے بعد عربی زبان میں کھی گئی اور اس کے بعد اس کا فاری میں ترجمہ کیا گیا ۱۹۸۸ اھ کو جب خواجہ محمد معصوم دیگر خانوادہ مجد دیہ سمیت حرمین الشریفین حاضر ہوئے تو اہل عرب کے لئے عربی میں ان حضرات کے مناقب میں بیر سالہ کھا گیا (۲) مولف نے وضاحت کی ہے کہ وہ ۵۰۰ اھ کو حضرت خواجہ سے منسلک ہوئے تھے اور آپ کی خدمت میں انہیں تمین سال تک رہنے کا موقع ملا (۳) اس دور ان مولف حضرت خواجہ محمد سعید بن حضرت محدد الف نانی کی خدمت میں بھی حاضر ہوتے رہے (۷) اور خواجہ محمد سعید کے دو صاحبز ادوں علامہ محمد فرخ اور شخ عبد اللاحد وحدت نے اپنے والد کے مکاشفات کھ کر مولف کو دیے جن کے مولف نے اس کتاب میں اقتباسات دیے ہیں (۵)۔ اس طرح مولف کو دیے جن کے مولف کو دیے جن کے مولف کو دیے جن کے مولف کو دیے کہ انہیں اس مجموعہ میں شامل کر لو چنا نچے انہوں نے مناقب عربی میں لکھ کر مولف کو دیے کہ انہیں اس مجموعہ میں شامل کر لو چنا نچے انہوں نے انہیں شامل کر لو چنا نچے انہوں نے انہیں شامل کر او چنا نچے انہوں نے انہیں شامل کر اور چنا نچے انہوں نے انہیں شامل کر اور چنا نچے انہوں نے انہیں شامل کر اور کا کے در انہیں شامل کر ان کر لئے (۱)۔

مقامات احمدیه کافاری متن اب تک ہماری نظر ہے نہیں گزرا فقط اس کاار دوتر جمہ ہی

<sup>(</sup>۱) لطائف المدینة پرہم نے ایک مفصل مقدمہ لکھا ہے جس میں اس کے جامع حضرت وحدت کے حالات وتصانیف کا تعارف کروایا ہے۔

<sup>(</sup>٢) برخشي، محمدامين: مقامات احمديدا، ٨٨ (٣) الصنا ١١،٢٣

<sup>(</sup>م) الينام (۵) اليناه (۲) اليناه (۲)

پیش نظرہے جوانسوسنا ک حدتک اغلاط سے پراور محرف معلوم ہوتا ہے(۱)۔ ہماری رائے بیہ ہے کہ بیر سالہ مولف نے عربی میں نتائج الحرمین کی تالیف کے دوران مرتب کیا تھا۔

مولف نے لکھاہے:

درمنا قب ایثال (خواجه محمعصوم سربندی) رساله بانوشتم (۲)

اس سے مراداس کتاب کاعر فی متن ہے۔ بعد میں اصحاب ہندوستان کے اصرار پراس کالمخص فارسی ترجمہ حدود ۱۰۳ اوکوکیا گیا۔

مولا نابذشی نے لکھاہے کہ حرمین الشریفین آنے سے قبل میں تین سال تک سر ہند میں حضرات صاحبز ادگان کی صحبت میں رہااور جب بید حضرات حرمین الشریفین آئے تو سات ماہ تک ان کے ہمراہ رہااور حضرت خواجہ محرسعید سر ہندی سے مصافحہ خاصہ کی سعادت حاصل کرکے ان کاضمنی ہوا:

"این جامع علیه الرحمته در سال بزار و پنجاه از ایشان مهر بانی بسیار دیده در سهرند
کتاب بدایه پیش ایشان (خواجه محمد سعید) خوانده در کتفییر و حدیث و مکتوبات از
ایشان بسیار شنیده سه سال در حلقه بای مراقبه و مجلسهای ندا کره ایشان نشسته، هفت
ماه حرمین جمراه بوده آخر از ایشان جذبه بای محبوبی دیده در مواجهه روضهٔ سرور عالم
صلی الله تعالی علیه و آله و سلم بایشان مصافحهٔ خاصه کردم خمنی شدم (۳)"

بتائج الحرمين

یے شخ محمد امین بدخشی بن شخ علی الدین جہانگیر کی تالیف ہے، شخ محمد امین بدخشی کی ولا دت ۱۰۲۰ مرا ۱۲۱۱ء کوہوئی انہیں حضرت خواجہ باتی بالله اور حضرت مجدد الف ثانی قدس

<sup>(</sup>۱) میاردور جمه ملک فضل الدین نے نقشبندید منزل بشمیری باز ارلا ہورے شائع کیا۔

<sup>(</sup>٢) بخشى، محمد امين: نتائج الحرمين ٢٧٨ب

<sup>(</sup>٣) بدخشی، محمدامین: مجموعه رسائل بدخشی خطی، ورق ۷۸-۱

سرہا کے تقریباً چالیس خلفاء کی صحبت میسر رہی (۱) ان کا آبائی مسکن بلخ و بدخشان تھا، مغلول اوراز بکول کے حملول میں اس کی نتابی کے بعد بہ نیت جج وہال سے نکلے اور لا ہور میں ایک متابی کے بعد بہ نیت جج وہال سے نکلے اور لا ہور میں ایک ماہ کے قیام کے دوران خانوادہ حضرات مجدد بیاور شیخ آدم بنوڑی کی بزرگ کا شہرہ من کران سے منسلک ہو گئے (۲)۔

شخ بدختی ۱۰۱ه/ ۱۹۴۱ء کے اواخر میں شخ آ دم بنوڑی کے ہمراہ حج کے لئے روانہ ہوئے بدختی ۱۰۵۱ھ/ ۱۹۴۲ء کے بعد حرمین الشریفین میں ہی مقیم ہو ہوئے اور شخ کے وصال ۱۰۵۳ھ/ ۱۹۴۴ء کے بعد حرمین الشریفین میں ہی مقیم ہو گئے (۳)۔انہوں نے اس سے قبل حصول علم اور تحمیل سلوک کے لئے بہت طویل سفر کئے ایس سے قبل حصول علم اور تحمیل سلوک کے لئے بہت طویل سفر کئے ایس سے قبل حصول علم اور تحمیل سلوک کے لئے بہت طویل سفر کئے ایس سے قبل حصول علم اور تحمیل سلوک کے لئے بہت طویل سفر کئے ایس سے قبل حصول علم اور تحمیل سلوک کے لئے بہت طویل سفر کئے ایس سے قبل حصول کا میں (۳)۔

مولا نابدخشی شیخ آدم بنوڑی کے ہمراہ ۱۰۵۲ھ/۱۹۳۳ء کے اواخر میں حرمین پہنچاور وہاں ان کے ساتھ ہیں ماہ ایک روز صحبت میسر آئی اور اس سے قبل تین سال تک سفر وحضر میں ہمراہ رہے(۵) خود وضاحت کی ہے کہ بچپاس سال سے حرمین الشریفین میں مقیم ہوں (۲) اس طرح ۲۰۱۱ھ/۱۹۹ء (۱۰۵۲ء ۱۱۰۲ – ۱۱۰۲) تک ان کا قیام رہا، مکہ مکر مہ میں مولا نابدخشی کا قیام ' شبیکہ فی حوش امام طبری' میں تھا (۷)۔

مولانا بذخشی کا سال وفات تو معلوم نہیں ہے البتہ اس قدر واضح ہے کہ وہ مکہ مکر مہ سے مصر گئے اور وہیں انقال ہو گیا اور دفن بھی مصر میں ہیں ہیں (۸) مولانا بدخشی کی اب تک ۲۲ تالیفات کے نام معلوم ہوئے ہیں جن میں سے صرف آٹھ کتا ہیں مخطوطات کی صورت میں محفوظ ہیں (۹) ان میں سے نتائج الحرمین اور مقامات احمد یہ کا تعلق ہمارے موضوع ہے ہے۔

<sup>(</sup>۱) محمد امين بدخش: نتائجُ الحرمين، خطي ورق ١٠٩-١

<sup>(</sup>r) ايناه ١-١٠ ايناد ١-١١ (٣) ايناد ١-١٠ ايناد ١١٠ (٣)

<sup>(</sup>د) ایناه ۲-ب (۲) ایناداا-۱

<sup>(4)</sup> خلاصة المعارف خطى ، برَّك اولين

<sup>(</sup>٨) چيکني، محمر مر: ظوام - خطي ورق ١٠١٠-١

<sup>(</sup>٩) منظ بخشى پرجماراا كيك مفصل مقالددا بخنامه جبان اسلام داريان (تبران) مين شامل --

نتائج الحرمين حضرت شيخ آدم بنورى (ف ١٠٥٣هم ١٢١١ء) كے حالات، ملفوظات، مکتوبات اور مقامات پرمشمل ہے اور ضمنا اس میں سلسلۂ مجد دید کے بہت سے نکات درج ہیں جن سے دوسرے ماخذ خالی ہیں، ہارے نزدیک زبدۃ المقامات اور حضرات القدس کے بعد بیسلسلۂ مجدد میر کی تاریخ کامتند ترین ماخذہے، اس میں حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی سے متعلق درجہ اول کی معلومات موجود ہیں، حضرت خواجہ ١٠١٥-١٠١٨ هكوجب ج كے لئے حرمين الشريفين پنجيتواس كے مولف ان كى خدمت کے لئے ہمہ تن مصروف ہو گئے آپ کے قیام حرمین الشریفین کی تمام تر روایات اس میں درج ہیں، روضة القیومیہ کے ذریعہ عوام وخواص میں حضرت خواجہ محم معصوم سر ہندی اور حضرت شیخ آدم بنوڑی کے مابین جواختلافات تھلے تھے ان کی تردید کے لئے بھی اے اہم ماخذ كا درجه حاصل ہے(۱) اس میں سلسلہ نقشبند بیر مجدد بیر کی حرمین الشریفین وعربستان میں اشاعت کی تفصیلات بھی ملتی ہیں،خصوصاً حضرت خواجہ کے قیام حرمین کے دوران جو اصحاب آب سے مسلک ہوئے ان کے احوال کاممنی بیان بھی قابل توجہ ہے، شاہ جہان کے بیوں کے درمیان جنگ تخت نشینی اور اس میں ہمارے حضرات نقشبندیہ کے کردار کی تمام تر تفصيلات اس كتاب ميس درج بي -

نتائج الحرمین تین جلدوں میں ہے،اول میں شخ آ دم بنوڑی کے نوشتہ رسائل تفسیر سورہ فاتحہ اور مکتوبات وغیرہ شامل ہیں، دوم شخ کے ایام وصال کے واقعات پرمشمل ہے اور جلد سوم میں شخ کے احوال،آپ کے فرزندوں اور خلفاء کے تراجم شامل کئے گئے (۲)۔
متحہ: والم معصد م

حضرت خواجہ کے احوال وملفوظات پر ایک اور کتاب تحفۃ المعصوم بھی ہے جس کے

<sup>(</sup>۱) ہم نے حسنات الحرمین کے مقدمہ (۳۵-۳۳) میں ان روایات کا تنقی جائزہ لیا ہے (۲) نتائج الحرمین کی جلد اول وسوم کے کئی خطی نسخے پاکستان کی مختلف لائبر ریوں میں ملتے ہیں لیکن جلد دوم کے کسی نسخے کا ہمیں تا حال علم نہیں ہے۔ یہاں تمام تر معلومات اس کی جلد سوم کے نسخہ انڈیا آفس لندن سے اخہ نہیں

مولف شیخ غوث الدین بدخشی ہیں، جو ۲۳ سال حضرت خواجہ کی خدمت میں رہے اور یہ احوال مرتب کئے، ضخامت تقریباً ایک سوورق ہے، یہ خطی نسخہ ہم نے تا حال نہیں دیکھا، ہمارے مہربان جناب قاری احسان الله (تا جرمخطوطات، کوئٹه) کے پاس ہے، انہوں نے ایک ملاقات میں یہ معلومات فراہم کی ہیں، تحفۃ المعصوم کا مروجہ کتب میں کہیں حوالہ نہیں مانا۔

امراديه

یہ کتاب سید کمال محمد منبطی واسطی کی تالیف ہے، جسے انہوں نے اپنے شیخ خواجہ عبداللہ ملقب بہ خواجہ خرد بن حضرت خواجہ باقی باللہ کے ایماء پر ۲۸ اھ/ ۱۹۵۸ء کو تالیف کرنا شروع کیا اور ۲۹ اھ/ ۱۹۵۹ء کو اس کی تالیف سے فارغ ہوئے لیکن وہ اس میں مسلسل اضافات کرتے رہے، خواجہ کلمۃ الله بن خواجہ خرد کا رمضان اے ۱ اھر کہ کتاب کی تکمیل کے تیمن سال بعد فوت ہوئے (۱) جن کا سال وفات اس میں درج ہے۔

اسرارید کے مولف ۱۱۰۱ ھے/۱۰۲۱ء کو پیدا ہوئے (۲) اور خواجہ خرد فدکور سے وابستہ ہو کردوت وارشاد میں مصروف ہو گئے اس انسلاک سے پہلے وہ امراء کے ہاں ملازمت کرتے رہے (۳) اور پھر ۳۵۰۱ھ کو ترک نوکری کے بعد خواجہ خرد سے بیعت ہوئے مولف بہت می روایات کے امین تھے، اس میں زیادہ روایات اپنے شنخ سے منقول ہیں۔ مولف بہت می روایات کے امین تھے، اس میں زیادہ روایات اپنے شنخ سے منقول ہیں۔ اسراریہ کی تالیف کے دوران حضرت مجددالف ٹانی کے متنوں فرزندان گرامی زندہ اور مصروف کارتھے، خواجہ محمد معصوم کے خلفاء سے بھی ان کے مراسم تھے اوران کی زبانی بعض روایتیں بھی نقل کی ہیں (۲۸)

<sup>(</sup>٣) الينا ١٩٥ (٣) الينا ١٩٥٥ (٣)

تذکرہ اسراریہ کی ایک اورخوبی ہے ہے کہ اس میں حضرت خواجہ باقی بالله قدس سرہ اور
آپ کے خلفاء و متعلقین کے بارے میں بہت اہم روایات درج ہیں جن میں ہے اکثر کے
راوی ان کے شیخ خواجہ خرد ہیں ، مولف ہرسال تین ماہ شیخ کی خدمت میں رہتے اور باقی نو
ماہ اپنے متعقر سنجل میں گزارتے تھے (۱) حضرت مجد دالف ٹانی کے متعلق کئی اہم روایات
انہوں نے خواجہ خرد کی زبانی نقل کی ہیں (۲)۔

خانوادہ مجددیہ کی ایک اور بڑی شخصیت خواجہ حسام الدین احمد دہلوی کی تھی جوحفرت باقی باللہ کے جانشین اور آپ کے دونوں کمن صاحبز ادوں کے نفیل ومربی تھے(۳)۔اس کتاب کے ذریعہ پہلی مرتبہ بہت کی ایک روایات سامنے آئی ہیں جن کا تعلق حضرت خواجہ باقی باللہ کے دوسال کے فور ابعد سے ہے ،حضرت مجد دالف ٹانی نے بھی خواجہ حسام الدین احمد کو لکھا ہے کہ دہ کام جو ہمارے کرنے کا تھاوہ آپ انجام دے رہے ہیں۔

اسراریہ میں نقشبندی سلسلہ کے علاوہ دیگر سلاسل کے صوفیہ کے حالات بھی دلچیسی سے خالی نہیں ہیں، اس میں تقریباً ۲۰۳ صوفیہ کے احوال درج ہوئے ہیں (۴)۔مولف نے اپنے متعقر سنجل کے تقریباً ۴ صوفیہ کے حالات شامل کتاب کئے ہیں۔

كنز الهدايات

یے کتاب مفتی محمد باقر لا ہوری (۵) (متوفی حدود ۱۱۰۹ه/ ۱۹۹۷ء) کی تالیف ہے۔ جس میں مکتوبات حضرت مجدد الف ٹانی ،مکتوبات حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی اور رسالہ ً

<sup>(</sup>۱) اینا ۲۸ (۲) اینا ۲۹-۳۳

<sup>&</sup>quot;) جب حضرت خواجہ باقی بالله کا وصال ہوا (۱۲ اھ) تو خواجہ کلال دوسال جار ماہ کے اورخواجہ خرد صرف دو سال کے تھے (اسرار میہ ۲۲ س)

<sup>(</sup>۳) محمر عزیز الدین حسین: اسراریه کشف صوفیه (مقاله مشموله تصوف برصغیر میں، خدا بخش لا بسریری پیشه ۲۲۲-۲۹۱)اس مقالے میں اسراریه میں شامل تمام تراجم کی فہرست دے دی گئی ہے۔

<sup>(</sup>۵) مفتی محمد باقر لا ہوری کے احوال وآ ٹار کی تفصیل کے لئے کتاب حاضر کے تعلیقات (۵۲-۵۵۳) ملاحظہ کریں۔

مبداء ومعاد (تاليف حضرت مجد دالف ثاني) كي عبارتوں كو" بلا تفاوت وتصرف" موضوى ترتیب سے یکجا کر دیا ہے بیر کتاب ۱۰۸۰ھ/۱۹۷۰ء کو تالیف ہوئی، گویا حضرت خواجہ محر معصوم کے وصال (۹۷-۱۱ه) کے صرف دوسال بعد بیکام ممل ہوا، اس کے مولف حضرت خواجہ کے اکابر خلفاء میں سے تھے اور انہیل مکتوبات حضرت مجدد الف ثانی کے مطالب ومعافی پر کمل عبورتھا،خواجہ سیف الدین بن حضرت خواجہ محمعصوم نے بینخ محمہ باقر كولكها ہے كہم بيں مكتوبات حضرت مجدد الف ثاني يرعبور كامل ہے اس لئے اس بات كى ضرورت ہے کہتم اس سلسلہ میں طالبوں کی رہنمائی کرو(۱)۔

ملامحمر باقر لا ہوری کے خاندان میں مکتوبات حضرت مجدد الف ٹانی کی تفہیم کے لئے خاص توجه مبذول کی گئی تھی ان کے بھائی ملامحد امین حافظ آبادی مکتوبات حضرت مجدد کے اتے ماہر تھے کہ انہوں نے خواجہ سیف الدین ہے" مکتوبات خوان "کا خطاب یا یا تھا (۲)۔ كنزالهدايات كويا مكتوبات حضرت خواجه محم معصوم كى شرح وتوضيحات كى اولين كوشش ہے ای طرح مکتوبات امام ربانی کے سلسلہ میں بھی اسے قد امت کا درجہ حاصل ہے، یہ کتاب اتی مقبول ہوئی کہ اس کے عربی، ترکی اور اردو میں تراجم ہو چکے ہیں (۳) فاری متن مولا نانوراحمدامرتسری مرحوم کی سعی ہے طبع ہو چکا ہے۔ رياض الاولياء

اس کا مولف بخآور خان (۱۰۳۰-۱۰۹۷ه/ ۱۲۲۰-۱۲۸۵) ہے اور کار تالیف میں اس کی معاونت مین محمد بقاسہار نیوری (۱۰۳۷ - ۱۰۹۳ مل ۱۹۲۷ - ۱۹۸۳)نے کی اس کتاب کے دونوں مرتب حضرت خواجہ محمد معصوم اور آپ کے صاحبز ادگان کے حلقہ ' مریدین میں شامل تھے، بخآور خان مرأة العالم كامولف اور صاحبز ادگان سر ہند كے ساتھ عقیدت مندانه روابط رکھتا تھا (۴) اور اس کا معاون شخ محمد بقا سہار نپوری (مولف

<sup>(</sup>۱) سيف الدين، خواجه: كمتوبات سيفيه اسما / ١٦٦ - ١٦٧

<sup>(</sup>۲) مقامات معصوی (متن ۹۰ مه) (۳) تعلیقات کتاب حاضر ۲۵۰/۴۵۲-۲۵

<sup>(</sup>٣) تفصيل كے لئے ديكھے مقدمہ بذاكاعنوان" نبائر حضرت مجدد الف ٹانی اور امرائے عصر"

مراۃ جہاں نما) توبا قاعدہ اس سلطے کے بزرگوں سے بیعت تھا، اس کے والدی غلام محمہ حضرت مجد دالف ثانی کے معروف خلیفہ شخ برلیج الدین سہار نپوری کے خلیفہ تھے(۱) شخ محمہ بقاء نے با قاعدہ سر ہند حاضر ہو کرشنج محم عبیداللہ مروج الشریعت معروف بہ میاں حضرت کی خدمت میں سلوک کی تعلیم حاصل کی تھی اور شخ نورالحق بن شخ عبدالحق محدث دہلوی سے حدیث شریف کی سند کی اور درس و تدریس کا شغل اختیار کیا، اپنے والد کی وفات ۱۲۰۱ھ/ مدین شریف کی سند کی اور درس و تدریس کا شغل اختیار کیا، اپنے والد کی وفات ۱۲۰۱ھ/ مدین جدیث محمد بقاسہار نپوری نے حضرت خواجہ محمد معصوم کی صحبت اختیار کرلی (۲)، کین جلد ہی اور نگزیب کی ملازمت میں چلا گیا اور ایک عالمی تاریخ مراۃ جہاں نما کے نام سے مرتب کی (۳)۔

ریاض الاولیا عصوفیہ کرام کا ایک عمومی تذکرہ ہے جس کا سال تالیف ۹۰ اھے ہاں
میں چار ابواب ہیں، پہلا خلفائے راشدین دوسرا ائکہ کرام، تیسرا صوفیہ عظام اور چوتھا
باب ہندوستانی صوفیہ کے حالات کے لئے مخصوص ہے، موخر الذکر دونوں ابواب ہیں شامل
تراجم حروف تبحی کے اعتبار سے ہیں، آخری باب خاص اہمیت کا حامل ہے، اس میں شامل
ان صوفیہ کے حالات ہیں جن کا تعلق عہد اور نگزیب سے ہاور مولف کے معاصرین کے
ادوال پر مشتمل ہے، اس کتاب کے مرتب اور معاون دونوں کا سلسلہ نقشبند بیاور حضرات
سر ہند سے قربی تعلق تھا جس کی وجہ سے اس میں اہم ترین روایات ورج ہیں، مولف نے
مرا قرالعالم کی تکمیل (۸ے ۱۰ اھ/ ۱۲۲۷ء و بہ بعد) کے بعد اسے ۹۰ اھ میں تالیف کیا
مرا قرالعالم میں علاء و مشائخ کے حالات بہت مختصر لکھے تھے اس کمی کو پورا کرنے کے لئے
انہوں نے ریاض الاولیاء کے نام سے الگ کتاب مرتب کی، ریاض الاولیاء تا حال طبح نہیں

<sup>(</sup>۱) نورالحن انصاری: فاری ادب بعبد اورنگزیب ۲۲ م

<sup>(2)</sup> Elliot: History of India, Vol. VII. p. 152-53

<sup>(</sup>٣) تفصيل كے لئے و كھے مقدمہ بذاكاعنوان" مرا ة جہال نما"

ہوئی ہے،اس کا ایک خطی نسخہ برکش میوزیم لندن میں ہے(۱)۔ مراُ ق جہال نما

یہ کتاب شخ محمہ بقا سہار نبوری کی تالیف ہے، شخ محمہ بقاء (۱۰۳۷–۱۰۹۳ھ/
۱۹۲۷ – ۱۹۲۷ء) خودایک ذی علم اور صوفی بزرگ تھے، ان کے والدشخ غلام محمہ حضرت مجدد الف ثانی کے خلیفہ شخ بریع الدین سہار نبوری کے خلیفہ تھے(۲) شخ محمہ بقاء نے با قاعدہ سر ہند جاکر شخ محمہ عبیداللہ مروح الشریعت ملقب بہ میاں حضرت بن حضرت خواجہ محمد معموم کی خدمت میں سلوک کی تعلیم حاصل کی تھی اور علم حدیث کی تحصیل شخ نور الحق بن شخ عبدالحق محدث دہلوی کے پاس جاکر کی اور اپنے والد کی وفات (۱۰۲۳ھ/ ۱۹۵۲ء) کے بعد پھر سر ہند جاکر حضرت خواجہ محمد معموم سر ہندی سے منسلک ہو گئے (۳)۔

سلطان حسین بن اصالت خان ملقب به اختیار خان کی تجویز پر اورنگزیب عالمگیر کی ملازمت اختیار کر کی اور جائد ہی ترقی کر کے بخشی اور سہار نپور کے وقائع نگار کے عہد ہے پر متعین کردیے گئے (۴) ۔ فاری زبان وادب سے گہرالگاؤ تھا اور اس سلسلے کی کئی چھوٹی بردی کتابول کے مولف ہیں لیکن ان کی شہرت ایک عالمی اور عمومی تاریخ مرا ۃ جہال نما کی وجہ سے ہے، جس کا مواد انہوں نے اپنے عزیز دوست بختا و رخان کی مرتبہ مرا ۃ العالم کے لئے جمع کیا تھا اس کی ایک نقل ان کے مسودات ناتمام میں موجود تھی جسے ان کے بھا نج محمد شفیع بین تھا اس کی ایک نقل ان کے مسودات ناتمام میں موجود تھی جسے ان کے بھا نج محمد شفیع نے اور خان کی ایک نقل ان کے مسودات ناتمام میں موجود تھی جسے ان کے بھا نے محمد شفیع نے کا تھا اس کی ایک نقل ان کے مسودات ناتمام میں موجود تھی بین اتمام مسودہ شخ محمد بقاء کے جسے بھوٹے بھائی محمد رضا کے پاس بھی تھا جسے اس نے اااا ہے/ ۱۹۹۹ء کومر تب کیا (۵) اس میں جھوٹے بھائی محمد رضا کے پاس بھی تھا جسے اس نے اااا ہے/ ۱۹۹۹ء کومر تب کیا (۵) اس میں

<sup>(1)</sup> Rieu. Ch: Cat. Persian MSS. Vol. III. p. 975-a (No. 1745) ریمرنطی شخوں کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو:

Storey C. A: Persian Literature. Vol. I, Part. II. p. 1012 (٢) رك مقدمه مذابعنوان رياض الاولياء

<sup>(3)</sup> Ricu, Ch : Cat. Persion MSS. Vol. III. p. 890 ۸۹۰غه ۱۳۰۳ مغیر ۳، مغیر ۳، مغیر ۳ ماریو، جلد ۳ ماریو، جلد

تخلیق کا ئنات سے لے کراورنگزیب کے ابتدائی سالوں تک کے واقعات درج ہیں۔
مرا ۃ جہال نما کے مولف مشائخ نقشبند سے قربی تعلق رکھتے تھے ان کے والد شخ بدلیج الدین سہار نپوری (خلیفہ محضرت مجدد الف ثانی) کے خلیفہ تھے، خود شخ محمہ بقانے سر ہند میں رہ کرسلوک کی تعلیم حاصل کی اور پھر حضرت خواجہ سے مسلک ہو گئے تھے، اس لئے ان کے پاس اس خانوادہ مجدد بیری درجہ اول کی روایات تھیں جنہیں انہوں نے اپی کتاب کے اس باب میں جن کا تعلق معاصر علاء ومشائخ کے احوال سے ہے جا بجادرج کیا ہے، اس کتاب کے پیرائش موم کی نموداول علاء ومشائخ کے حالات کے لئے مخصوص ہے جو مرا ۃ العالم سے مختلف اور جداگانہ معلومات کی حامل ہے (۱)۔ اورنگزیب اور حضرت خواجہ محموم کے تعلقات اور آپ کے صاحبز ادگان کے ساتھ اس کے حسن سلوک کے ساتھ پیش آنے کے گئی واقعات اس میں درج ہیں، اورنگزیب کی صرف نقشبندی سلسلہ کے پیش آنے کے گئی واقعات اس میں درج ہیں، اورنگزیب کی صرف نقشبندی سلسلہ کے بیراگوں سے بی نہیں بلکہ ملا قطب ہانس بر ہانپوری کی جنگ تخت نشنی میں اورنگزیب کی حرف نقشبندی سلسلہ کے حمایت ور جنگ کے بعداورنگزیب کا آئیں ایک گاؤں بطور مددمعاش اور چار لاکھروپ نقلہ حمایت و سیاس کا کر بھی شخ محمہ بقاء نے اس کتاب میں کیا ہے (۲)۔

۔ مراُۃ جہاں نما ابھی تک شائع نہیں ہوئی ہے ایک خطی نسخہ برکش میوزیم لندن میں ہے(۳)

مفتاح العارفين

مفتاح العارفین میرعبدالفتاح بن حضرت میرمحمد نعمان بدخشی کی تالیف ہے، اس \* تذکر ہے کی خوبی بیہ ہے کہ عرفا کے سنین وفات کے اعتبار سے صوفیہ کے نہایت مخضر حالات

<sup>(1)</sup> Rieu, Ch: Cat. Persion MSS. Vol. III. p. 891

<sup>(</sup>٢) محد بقاسهار نبورى: مراة جهال نعا خطى نسخه برنش ميوزيم -ورق ٢٠-الف

<sup>(3)</sup> Rieu, Ch: op. Cit.

دير خطي سخول ك تفصيل كے لئے دي محصة:

Storey, C. A. Persion Literature, Vol. I. part. I. p. K133.

کھے گئے ہیں، چونکہ مولف خانوادہ مجددیہ سے قرابت قریبہ رکھتے تھے اس لئے اس تذکرے میں اسلیلے کے اصحاب کے حالات دوسرے سلاسل کے مقابلہ میں زیادہ درج ہوئے ہیں، مولف حضرت امام ربانی مجددالف ٹانی کے خلیفہ اول حضرت میرمحمد نعمان بدخش کے صاحبز ادے اور حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کے مریدین میں سے تھے، ایک مقام پرآپ کوان القاب سے یادکیا ہے:

حضرت پیردشگیر قطب الا قطاب غوث الشیخ الشاب محرم اسرار الهی مهبط انوار متنای حاجی الحرمین شیخنا وا مامناوقبلتنا معصوم بن معصوم شیخ محمد معصوم .....(۱)
ایک اور مقام پر حضرت خواجه کی محفل میں خود کو حاضر بتایا ہے:
دوزی کی از مریدان ایشاں (خواجه سیف الدین) کتابتی بخد مت والد بزرگوار ایشاں نوشتہ بود وفقیر کا تب حروف درال مجلس حاضر بوده که کتابت رسیده .....(۲)
حضرت خواجه کا ایک مکتوب بھی میر عبدالفتاح کے نام ہے جو ''در ادای لوازم طلبگاری''کے موضوع پر لکھا گیا ہے (۳)۔

مفتاح العارفین کی ایک خصوصیت بی بھی ہے کہ اس میں مولف کے خانواد ہے یعنی میر محمد نعمان بدخشی کے خاندان کے افراد کے حالات درج ہیں جن کے مطالعہ سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ بیسارا خانوادہ حضرات مجد دبیا کا حلقہ بگوش تھا۔

مفتاح العارفین میں سال تالیف درج نہیں ہے اس کے آخری اوراق میں ۱۰۹۲ھ/
۱۸۸۱ء تک کے واقعات ملتے ہیں (۴) یہ کتاب تا حال شائع نہیں ہوئی ہے سادہ اور عام فہم طریقے سے فاری نثر میں علاء ومشائخ کے سنین وفات یکجا کردیے ہیں، اس کے دوخطی نسخ ہمارے علم میں ہیں (۵)۔

<sup>(</sup>۱) مفتاح، ورق ۲۵۳ب-۲۵۹ ایضاً ورق ۲۹۰

<sup>(</sup>٣) مكتوبات معصوميه ٢٥/٣٥/ ٥٥ - ٥٥ (٣) عبدالفتاح: مفتاح العارفين ٢٥٩ - ١

<sup>(</sup>۵) اول ذخیرهٔ شیرانی پنجاب یو نیورشی لا بهورنمبر ۱۶۱۳/ ۹۲- ۴۲ - دوسرانسخه کتابخانه دارالعلوم دیوبند، سهار نپور، مندوستان(فهرست مخطوطات دیوبند)

یہ حضرت مروج الشریعت محمد عبیداللہ (ف ۱۵۳ه ۱۹۲۱ء) بن حضرت خواجہ محمد معصوم کے مکتوبات کا مجموعہ ہے جس میں ۱۵۹ مکتوبات ہیں اس مجموعے کے جامع صاحب مکتوبات کے فرزند شخ محمہ ہادی (۱) ہیں انہوں نے یہ مجموعہ اپنے والد کے وہ ال ۱۸۳۰ ہے کا بعداور حضرت حجۃ اللہ محمد نقشیند ٹانی کے وصال ۱۱۱۵ ہے قبل مرتب کیا (۲)۔ مخزینۃ المعارف میں حضرت خواجہ کے جس قدر معارف کا اندراج ہوا ہے دوسر کا فذرین ان کا عشر عشیر بھی نہیں ہے صاحب مکتوبات حضرت خواجہ کے فرزند عزیز تھے، مفاد میں ان کا عشر عشیر بھی نہیں ہے صاحب مکتوبات حضرت خواجہ کے فرزند عزیز تھے، حضرت خواجہ کے معارف ومنا قب کے علاوہ اس مجموعے میں حضرت خواجہ کے خلفاء کے احوال بھی بکثر ت درج ہیں جن میں سے اکثر احوال خود حضرت خواجہ کی روایت سے بیان احوال بھی بکثر ت درج ہیں جن میں سے اکثر احوال خود حضرت خواجہ کی روایت سے بیان کے گئے ہیں کاش مولف مقابات معصومی اس سے کما حقہ استفادہ کرتے انہوں نے صرف ایک جگہ اس مجموعے کا تذکرہ کیا ہے (۳)۔

یہ مجموعہ حضرت خواجہ کے سوانحی مواد میں درج اول کا ماخذ ہے(۴) ہم نے مقامات معصومی کے تعلیقات میں اس سے بھر پوراستفادہ کیا ہے۔ مقامات معصومی کے تعلیقات میں اس سے بھر پوراستفادہ کیا ہے۔ ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان کی تھیجے سے ۱۹۷۳ء میں کراچی سے طبع ہو چکا ہے۔ مکتوبات سیفیہ

يه حفزت خواجه محمر سيف الدين (۱۰۴۹-۱۰۹۹هم/ ۱۲۳۹-۱۲۸۴) بن حفزت

<sup>(</sup>۱) شیخ محمد بادی کے حالات کے لئے ملاحظہ ہو کتاب حاضر، تعلیقات ۱۰/۳۲۲ – ۱۳،۱۸،۱۹،۰۲۰،۲۳، ۲۳، ۲۳،۲۳/۳۲۴ میں ۲۳،۲۲،۲۳/۳۲۴

<sup>(</sup>٢) كتاب عاضر، تعليقات ١٠٥/٣١٨ (٣) ايضاً

<sup>(</sup>۳) خزینة المعارف میں حضرت خواجہ کے بعض معارف کے لئے دیکھئے:
۱۱/۱۰ ما/۲۲،۳۳/۲۲ (بعضی خصائص) ۳۹/۲۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲، ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲۰ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۲ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۰ ۵۰/۵۰ ۵۰

خواجہ محم معصوم کے مکتوبات کا مجموعہ ہے ان کے بیٹے خواجہ محمد اعظم نے مرتب کیا اس میں ۱۹۰ مکا تیب ہیں، مکتوبات سیفیہ ایبا مجموعہ ہی حضرت خواجہ محمد معصوم کے معارف اتی کثرت سے درج ہوئے ہیں کہ اسے اگر مکتوبات معصومیہ کا ذیل قرار دیا جائے توضیح ہوگا(ا)۔

حفرت خواجہ کے اورنگزیب سے روابط اور صاحبز ادگان وخلفاء کے امرائے عصر سے تعلقات سے واقفیت کا ہم ترین ماخذیہی مجموعہ ہے (۲)۔ تعلقات سے واقفیت کا ہم ترین ماخذیہی مجموعہ ہے (۲)۔ ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان کی تھے سے حیدر آباد سندھ سے طبع ہو چکا ہے۔ وسیلۃ القبول

وسیلة القبول حضرت ججة الله محمد نقشبند ثانی (۱۹۳۳–۱۱۱۵هم ۱۹۲۵–۱۰۰ه)

بن حضرت خواجه محمد معصوم کے مکتوبات کا مجموعہ ہے جسے مولانا عماد الدین محمہ نے
وسیلة القبول الی الله والرسول (صلی الله علیه وسلم) کے تاریخی نام ہے مرتب کیا یعنی اس نام
کے اعداد سے اس کا سال تدوین ۱۱۱۵هم سام کا ء برآمد ہوتا ہے اور اس سال حضرت ججة
الله کا وصال ہوا۔

حضرت خواجہ کے احوال کے سلسلے میں وسیلۃ القبول ایبا ماخذ ہے جس میں حضرت خواجہ کے احوال کے سلسلے میں وسیلۃ القبول ایبا ماخذ ہے جس میں حضرت خواجہ کے بارے میں کئی اہم امور کی عقدہ کشائی ہوتی ہے (۳) صاحبز ادگان وخلفاء کے اورنگزیب اور امرائے وقت سے روابط کی بہت میں مثالیں اس مجموعے میں ملتی ہیں ، کتاب اورنگزیب اور امرائے وقت سے روابط کی بہت میں مثالیں اس مجموعے میں ملتی ہیں ، کتاب

<sup>(</sup>۱) کتوبات سیفید ۱، ۲، ۳، ۵/۱۱، ۱۰/۲۱، ۱۸/۳۳، ۱۲/۲۱، ۵۲/۲۳، ۳۳/۲۲، ۹۳/۸۲، ۲۲۱/۸۵، ۲۲۱/۲۵، ۲۰۱/۲۵، ۲۰۱/۲۵، ۲۰۱/۲۵، ۱۲۱/۲۵، ۱۲۱/۲۵، ۱۲۱/۲۵، ۱۲۱/۲۵، ۱۲۱/۲۵، ۱۲۱/۲۵، ۲۰۱/۲۰۰، ۱۲۱/۲۰۰، ۱۲۱/۲۰۰، ۲۰۱/۲۰۰، ۲۰۱/۲۰۰، ۲۰۱/۲۰۰، ۲۰۱/۲۰۰، ۲۰۱/۲۰۰، ۲۰۱/۲۰۰، ۲۰۱/۲۰۰، ۲۰۱/۲۰۰، ۲۰۱/۲۰۰، ۲۰۱/۲۰۰۰

<sup>(</sup>۲) رک مقدمه کتاب حاضر'' حضرت خواجهاوراورنگزیب''و'' بنائر حضرت مجددالف ثانی اورنگزیب کی مصاحبت مین''وغیره۔

<sup>(</sup>٣) وسلمه ا/١-١ (عريضي بنام حفزت خواجه)، ١٢٢ / ١٢٨ / ١٣٠١ /١٣٠١ /١٣٠١ (٣)

حاضر کے مقد مے اور تعلیقات میں ان امور کی تفصیلات درج کی گئی ہیں۔

وسیلۃ القبول دوحصوں میں ہے۔ پہلے میں ۱۲۸ مکاتیب اور دوسرے میں ۱۸ مکاتیب اور دوسرے میں ۱۸ مکتوبات ہیں ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان کی تھیج سے سندھ یو نیورٹی ہے ۱۹۲۳ء میں شائع ہوا جس کی مولا ناعبداللہ جان فاروتی نے دوبارہ تھیج کی ان کا مرتبہ طویل صحت نامہ دوسری جلد کے آخر میں منسلک ہے۔

گلثن وحدت

یہ حضرت شیخ عبدالا حدوحدت بن حضرت خواجہ مجرسعید کے مکتوبات کا مجموعہ ہے جس
کے جامع شیخ محمراد ننگ کشمیری(۱) (۱۰۵۷–۱۳۱۱ه/ ۱۹۲۷–۱۵۱۹) ہیں چونکہ
حضرت وحدت اپنو والدگرامی حضرت خواجہ مجرسعید کے وصال ایو ۱۹۲۰ء کے بعد
حضرت خواجہ محمد معموم سے منسلک ہو گئے تھے اس لئے اس مجموعہ میں حضرت خواجہ سے
متعلق بھی اہم موادمو جود ہے (۲) گلشن وحدت مولا ناعبداللہ جان فاروتی مدظلہ (از اولا و
متعلق بھی اہم موادمو جود ہے (۲) گلشن وحدت مولا ناعبداللہ جان فاروتی مدظلہ (از اولا و
مولف مقامات معمومی ) نے مرتب کیااور ۱۹۲۹ء میں ادارہ مجدد یہ کراچی نے شائع کیا تھا،
مولف مقامات معمومی ) نے مرتب کیااور ۱۹۲۱ء میں ادارہ مجدد یہ کراچی نے شائع کیا تھا،
ماحبز ادگان بھی شامل ہیں ایک مکتوب از شخ ابو حذیف بن حضرت وحدت پرسال تحریر
صاحبز ادگان بھی شامل ہیں ایک مکتوب از شخ ابو حذیف بن حضرت وحدت پرسال تحریر
صاحبز ادگان بھی شامل ہیں ایک مکتوب از شخ ابو حذیف بن حضرت وحدت پرسال تحریر

ظوابرالسرائر

یمیاں محمر چمکنی پشاوری (ف-۱۱۹ه/۲۷۱۱ء) کی تالیف ہے، جوحفزت شخ

<sup>(</sup>۱) شیخ محد مراد کشمیری کے حالات کے لئے ملاحظہ ہومقدمہ کہذا" تحفۃ الفقراء وحسنات المقربین بچونکہ ڈاکٹر غلام مصطفیٰ خان صاحب شیخ محد مراد کے حالات سے واقف نہیں تھے لیکن نہ تو انہوں نے کلشن وحدت کے مقدم میں جامع کے بارے میں بچھ کھھااور نہ ہی تعلیقات میں۔

<sup>(</sup>۲) بعض اشارات و اقتباسات کے لئے دیکھئے تعلیقات کتاب حاضر ۱۱۰س/۱۱-۱۲، ۱۱۰س/۱۱-۲۲، ۲۲-۲۲، ۲۳۰س ۱۳/۲۲-۲۰/۳۱۱ (۳) ۲۳-۱۹/۳۱۱ (۳) گلشن وحدت ۱۱۱/۱۲۱

سعدی لاہوری (۱۰۳۳–۱۰۸ه/ ۱۲۲۴–۱۲۹۲ء) خلیفهٔ حضرت شیخ آدم بنوری (۱۰۵۳ه/ ۱۲۳۳ء) کے احوال وملفوظات پرمشمل ہے، اس کتاب میں ضمناً سلسلهٔ نقشبند سی محدد میرکی بہت می روایات درج ہیں،جن کے راوی ثقة حضرات تھے،ان روایات ے اس سلسلہ کی تاریخ اور تعلیمات پروشی پڑتی ہے، اس میں کئی ایسے اصحاب کا تذکرہ ہے جوحفرت خواجه محمعصوم سرہندی کے صلقہ احباب سے تعلق رکھتے تھے، صاحب مقامات معصومی نداس اہم کتاب سے واقف تصاور نہ ہی اس میں مندرج روایات ان تک کسی اور ذر بعہ ہے پیچی تھیں، اس میں ایک مولانا تلا کا ذکر مستقل عنوان کے تحت کیا گیا ہے اور لکھا ہے کہ وہ حضرت خواجہ محمد معصوم کے مرید تھے اور سورہ کوسف کی تفسیر صبح پنجابی زبان میں لکھی(ا)،ظواہر پہلی کتاب ہے جس میں خواجہ محمد معصوم سر ہندی اور شیخ آدم بنوڑی کے مرید وخلیفہ وسوائے نگارمولا نامحمرامین بدخشی کے بارے میں بیدرج ہواہے کہ وہ مکہ مکرمہ ہے مصر گئے تھے اور وہیں ان کا انتقال ہو گیا تھا (۲) ظوا ہر کے مولف میاں محمر جمکنی ایک ذی علم بزرگ تھے اور کئی اہم دینی وعرفانی کتب کے مولف تھے انہوں نے بیہ کتاب ١١١١ه/٥٠٠ اهين تالف كي (٣)

مواهب القيوم في تائيدالاحمد والمعصوم

یہ میاں شاہ فی الحال بن شخ محمد اشرف بن خواجہ محمد معصوم سر ہندی کی تالیف ہے حضرت محمد دالف ثانی کی تائید میں بہت سے رسائل لکھے گئے تھے ان میں سے مواہب القیوم ایسا رسالہ ہے جو حضرت مجد دالف ثانی پر اعتراضات کے ساتھ خواجہ محمد معصوم کے مکتوبات و معارف پر اعتراضات کے مولف خود وضاحت کرتے ہیں:

<sup>(</sup>١) ظوابرنسخ کوباث ٢٥٠

<sup>(</sup>٢) تفصيل كے لئے مقد ماضر كاعنوان حيات خواج محمعصوم كے مآخذ" نتائج الحريمن "ملاحظه كريں۔

<sup>(</sup>۳) میاں محمۃ عمرچکنی پر پروفیسرمحمہ حنیف نے بی ایچ ڈی کا مقالہ لکھا ہے جو شائع ہو چکا ہے۔ اس میں میاں صاحب کے احوال و آثار کو متعارف کروایا ہے۔ میاں چپکنی کی دوسری اہم کتاب خزیمنۃ الاسرار بھی قابل توجہ ہے جو مولف کے روزنا مچے کی مانند ہے۔ (فہرست مشترک ۱۱/ ۹۳۸)

نحمدك يا من جعل علماء هذ الامة المرحومة كا لانبياء ..... اما بعد فيقول العبد المتقر الى الله الملك المتعال محمد يونس الشهنشاه في الحال بن اعلم العلماء و اكمل الاولياء الشيخ محمدن الاشرف سلمه الله سبحانه لمارايت مكتوبات الامام الهمام ..... عروة الوثفي ..... و فيها انوار حقيقة القرآن و الكعبة الحسناء و فيها بيان كمالات النبوة والرسالة و فيها ..... و وقعت فيها عبارته يفهم منه المساوات بمرتبة بعض الصحابة رضى الله عنه في عنهم لبعض الاشخاص هذالامة حيث قال رضى الله عنه في مكتوباتة من كان له مقام السابقية الينا بطريق التواتر ان المجدد و اولاده الكرام و خلفاء العظام كا نوا على هذه العقيده ..... فاردت ان اكتب لقول المجدد شرحاً مختصراً ..... وسميتها بمواهب القيوم في تائيد الاحمد و المعصوم .....

ال اقتبال میں مولف نے اپنے والدگرامی حضرت خواجہ محمد اشرف (ف ۱۱۱ه) کے نام کے ساتھ'' سلمۂ اللہ سبحانہ'' لکھا ہے جس سے واضح ہے کہ انہوں نے بید سالہ اپنے والد بزرگوار کے وصال ۱۱۱۸ ھے پہلے تالیف کیا تھا۔

مولف اپنے خال اکرم مولا نامحر فرخ بن خواجہ محرسعید کے شاگرد تھے(۱)۔مولف اس سے قبل حضرت شیخ عبد الحق محدث دہلوی کے'' مکتوب براعتر اضات حضرت مجدد' کے جواب میں ایک مستقل کتاب'' ججة الحق فی دفع اعتر اضات شیخ عبدالحق'' کے نام لکھ چکے شخصہ شیخ شاہ فی الحال کی یہ دونوں کتابیں بہت وقیع اور علمی تحقیقات کی حامل ہیں۔ مواہب القیوم عربی نثر میں ہے اور اس قابل ہے کہ اسے مرتب کر کے شائع کیا

ط کے (۲)۔

<sup>(</sup>١) شاه في الحال: مواهب القيوم بطي نعد قندهار ١٤

<sup>(</sup>۲) شیخ شاہ فی الحال کے حالات اور تالیفات کے خطی شخوں کی تفصیل کے لئے کتاب حاضر کے تعلیقات ۲۳۳/ ۱۹-۲۰ ملاحظہ کیجئے۔

مقامات حضرات خمسه

یه کتاب شخ محمه بادی (۱) بن حضرت مروج الشریعت محمه عبیدالله بن حضرت خواجه محمه محمه محصوم کی تالیف ہے، حضرت خواجه محمه معصوم کے احوال کے سلسلے میں بیہ بہت اہم ماخذ ہے، یشخیم وجمیم کتاب پانچ جلدوں پر مشتمل ہے۔ جلداول درحالات حضرت مجد دالف ثانی قدس سره جلد دوم دراحوال ومنا قب حضرت خواجه محمسعید جلد سوم دراحوال حضرت خواجه محمسعیم جلد سوم دراحوال حضرت خواجه محمد محموم جلد چہارم دراحوال ومقامات والدخود حضرت مروج الشریعت حلد چہارم دراحوال ومقامات والدخود حضرت مروج الشریعت حلد پنجم درحالات باتی اولا دحضرت مجد دالف ثانی (۲)

حفرت شیخ عبدالا حدوحدت بن حفرت خواجه مجرسعید کے حالات جلد دوم میں حضرت خواجه مجرسعید کے حالات جلد دوم میں حضرت خواجه مجرسعید کے خمن میں لکھے ہیں لیکن وہ استے مفصل ہیں کہ وہ ستر اجز اکے مساوی ہیں جو ایک مستقل جلد سے کم نہیں ہیں ای طرح شیخ بدیع الدین (نواسئہ حضرت خواجه مجرسعید) کے حالات ۲۸ - اجز امیں کھمل کئے ہیں (س)۔

مولف نے اپنی زندگی کے جالیس سال اس کتاب کی تالیف پرصرف کئے تھے(ہ)۔ گویا حضرات مجد دید کے احوال ومعارف پر بیسب سے مفصل کام ہے لیکن افسوں کہ تا حال ہمیں اس کے کسی خطی نننے کاعلم نہیں ہے۔

مولف روضة القيوميه نے اس كتاب كا نام كواكب وربيلكھا ہے(۵) جبكہ صاحب

<sup>(</sup>۱) شیخ محمہ بادی (ف ۱۱۲۳ھ) کے حالات کے لئے ویکھے کتاب حاضر پر ہمارے تعلیقات ۲۲۲

<sup>(</sup>٢) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ٢١/٣ (٣) كتاب عاسر (مفتاح ثاني)

<sup>(</sup>۴) ایننا (شیخ محمر بادی کی مجددی حضرات کے حالات و معارف پر حسب ذیل کتب بھی قابل توجه ہیں:
حجۃ الاحوال، ترویجیہ (درحالات حضرت مروج الشریعت)، تجدید احوال (دراثبات تجدید)، رساله ردی الفین حضرت مجدداور خزنیة المعارف ( مکتوبات حضرت مروج الشریعت) (رک تعلیقات کتاب حاضر ۲۰–۱۹/۳۲۲)

(۵) کمال الدین محمداحیان: روضة القیومیہ ۲۱/۳

مقامات معصوی نے بتایا ہے کہ اس کی ایک جلد کو اکب دریہ ہے(۱)۔ان دونوں موفین نے اس اہم کتاب سے بھر پور استفادہ کیا ہے، مقامات معصوی کے مقابلہ میں روضة القیومیہ میں اس کے زیادہ اقتباسات ملتے ہیں۔
میں اس کے زیادہ اقتباسات ملتے ہیں۔
میں دیا ہے۔

تحفة الفقراء

مین محمر مراد نگ کشمیری کی تالیف ہے، اس کی خصوصیت یہ ہے کہ مولف نے اس میں صرف ایسے مشاکنے کا تذکرہ کیا ہے جن سے مختلف اسفار کے دوران ملاقات ہوئی اور کشمیر کے قیام کے دوران جواصحاب مولف سے ملے یا مولف ان حضرات سے ملاقات کے لئے خود گئے ، مولف نے گئی اصحاب سے ان کے حالات ان کی اپنی زبانی درج کئے ہیں، پھران معاصرین کے بارے میں مولف کے مشاہدات و تا ثرات بھی نہایت قابل توجہ ہیں ان میں علاء ، صوفیہ شعراء اورام راء وغیرہ بھی شامل ہیں۔

حضرت شاہ محمد یجی بن حضرت مجددالف ٹانی، حضرت وحدت اور حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کے چھے کے چھے صاجبزادگان سے مولف کی ملاقات ان کے نہایت قابل توجہ حالات، حضرت خواجہ کے بعض اکا برخلفاء سے مولف کی ملاقاتوں کا ذکر اور ان کے احوال کے بارے میں نہایت اہم اور ایک اطلاعات دی ہیں جن سے دیگر عصری مآخذ خالی ہیں، ہم نے کتاب حاضر کے مقد مے اور تعلیقات میں اس نادر ماخذ سے ہمر پوراستفادہ کیا ہے۔ نے کتاب حاضر کے مقد مے اور تعلیقات میں اس نادر ماخذ سے ہمر پوراستفادہ کیا ہے۔ اس بیش قیمت تذکرہ مردم دیدہ یعنی تحفظ الفقراء کی تسوید کے بعد بھی مولف اس میں اضافے کرتے رہے، شیخ محمد مراد معروف بہ پوشہ تنکوکا سال وفات ۱۱۲۱ھ درج کرنے سے بعد تسوید ایں رسالہ سے بعد تسوید ایں رسالہ سے کا سال وصال ۱۱۲۳ھ درج کرتے ہوئے لکھا ہے بعد تسوید ایں رسالہ سے نفا مورد کرنے مولف کے سوائح نگارخواجہ محمد اعظم دیدہ مری نے لکھا ہے کہ مجھے حضرت مولف نے سود (۲) مولف کے سوائح نگارخواجہ محمد اعظم دیدہ مری نے لکھا ہے کہ مجھے حضرت مولف نمود (۲) مولف کے سوائح نگارخواجہ محمد اعظم دیدہ مری نے لکھا ہے کہ مجھے حضرت مولف

<sup>(</sup>۱) كتاب عاضر (ليكن م ۸۷ مين اس كانام كواكب دريدواضح طور پرلكوديا ب

<sup>(</sup>٢) تخذ ٢٠١ (تفصيل كے لئے ديكھتے تخة الفقراء پر مارامفصل مقدمہ)

نے تھم دیا تھا کہاں کی ترتیب نوکر و چنانچہ میں نے ان کے وصال اساا ھے بعدیہ کام کیا: ترتیب رسالہ مذکورہ راایں راقم بامرآ تخضرت بعدوصال ایثاں مجدد ساختہ (۱) حسنات المقر بین

یہ شخ محرمراد ننگ کشمیری (۱۰۵۷–۱۱۳۱ه ما ۱۹۳۷–۱۵۱۹) بن مفتی محمد طاہر کشمیری کی تالیف ہے۔مولف ذی علم بزرگ اور حضرت وحدت سر ہندی کے خلیفہ اور ۳۸ کتابوں کے مولف تھے، جن میں کتاب تحقیقات، رسالہ اسرار وحدت، مسلح الفریقین در منع کنفیر موحدین، تحفیۃ الفقراء، فوائد رضائیہ (دراحوال شاہ علی رضا فاروقی سر ہندی)، شجرہ بنخ مخطر فوائد رضائیہ (دراحوال شاہ علی رضا فاروقی سر ہندی)، شجرہ نافی طریقہ، گلشن وحدت ( مکتوبات حضرت وحدت)، رسالہ ردمنکر ان حضرت مجدد الف ثانی اور رسالہ بیان طریقت کا موضوع سلسلہ نقشبند میری تاریخ وتعلیمات سے ہے (۲)۔ شخص میں اختیاب میں اہم ترین کتاب حسنات المقر بین ہے جس میں خلفائے راشدین رضوان الله ملیم اجمعین سے لے کرمولف نے اپنے مرشد حضرت وحدت مناب بندین رضوان الله ملیم اجمعین سے لے کرمولف نے اپنے مرشد حضرت وحدت میں ہم بندی تک بزرگان سلسلہ نقشبند یہ مجدد یہ کے احوال و افکار بیان کئے ہیں۔ مولف سر ہندی تک بزرگان سلسلہ نقشبند یہ مجدد یہ کے احوال و افکار بیان کئے ہیں۔ مولف

تخفۃ الفقراء کے مقدمے میں لکھتے ہیں کہ اس کی تکمیل (حدود ۱۱۲۰ھ) سے پندرہ سال قبل حنات المقر بین تالیف کی ، لکھتے ہیں:

پیش ازی بهرت پانزده سال کتاب حسنات المقر بین در تفصیل احوال حضرات عالی در جات نقشبند بیداحمد بیداز حضرات خلفاء اربعه رضوان الله یهم اجمعین تااسم سامی مرشد بزرگوار دامت برکاته تالیف یافته و حالات اولاد احفاد حضرت مجددالف ثانی قطب ربانی سلطان شیخ احمد سر مندی فاروقی قدس سرمم به شرح و بسط مرقوم شده .....(۳)

<sup>(</sup>۱) فیض مراد - ۲۸ قلمی (۲) شیخ محمد مراد کشمیری کے حالات کے لئے دیکھیے ہمارا مقالہ شیخ محمد مراد نشک کشمیری (شامل رسالہ نور اسلام شرقبور، اولیائے نقشبند نمبر - نیز فیض مراد (درحالات شیخ محمد مراد) ازخواجہ محمد الله میں ، تاریخ کشمیراعظمی ) محمد اعظم دیدہ مری قلمی ، تاریخ کشمیراعظمی ) (۳) شخفة الفقراء، قلمی ورق ۱-۲

مولف کے خلیفہ نامدارخواجہ محمد اعظم دیدہ مری (مولف تاریخ کشمیراعظمی) لکھتے یں:

حسنات المقربين در احوال مشائخ سلسلهٔ نقشبنديه كه دراصل شجرهٔ ايل طريقه است مع بيان مفت پشت مشائخ حضرات احمديهٔ فاروقيهٔ خود كه علت غائی آل تاليف است ، قريب يانزده بزاربيت .....(۱)

مولف نے مندرجہ بالا اقتباس میں بیان کیا ہے کہ انہوں نے تحفۃ الفقراء کی تالیف سے پندرہ سال پہلے حسنات المقر بین کی تحمیل کر کی تھی، تحفۃ الفقراء کا ہمارا مرتب کردہ متن ایسے خطی نسخ پر مبنی ہے جو ناقص الآخر ہے۔ مولف نے دو مقامات پر احوال اولیاء کے دوران لکھا ہے کہ بعد تسویدایں رسالہ در ۱۲۱ اھو ۱۲۳ اھتفانمود (۲) اگر قیاساً تحفۃ الفقراء کی تسوید ۱۲۰ اھیں ہوئی ہوتو اس سے پندرہ سال پہلے تالیف ہونے والی حسنات المقر بین کاسال تالیف حدود ۱۵۰ اھ/ ۱۲۹۳ء ہونا چا ہے کین یہ بات قرائن کے خلاف ہے۔

حنات المقربین کا ایک خطی نسخه لین گراڈروں کے سرکاری کتابخانے بیں ہے(۳) اس کتابخانے کے فہرست سازنے اس کا سال تالیف ۱۲۵ اھ درج کیا ہے جو مذکورہ بیانات مولف کی روشنی میں غلط محض ہے۔

مولف نے منقولہ بالا بیان میں وضاحت کی ہے کہ حسنات المقر بین میں جن شخصیات کے حالات درج کئے گئے ہیں ان میں آخری بزرگ مولف کے مرشد حضرت وحدت ہیں مولف نے وہاں ان کے نام کے ساتھ' دامت برکاتہ' کھا ہے جس سے واضح ہے کہ انہوں نے یہ کتاب حضرت وحدت کے حین حیات لکھنا شروع کی ۔لیکن معلوم ہوتا ہے کہ مولف مدتوں اس کی تالیف میں مصروف رہے اور اس میں اضافات کرتے رہے ۔ کیوں کہ دریا فت شدہ ناقص نسخ میں حضرت وحدت کا سال وصال ۲۱۱ احدرج ہوا ہے اس سے

<sup>(</sup>۱) فيض مراد، قلمي درق ۲۸

<sup>(</sup>٢) مقدمه حاضر بمين فصل "تحفة الفقراء"

<sup>(</sup>٣) فهرست لينن گراۋ-مخطوط نمبر ٥٠٠ فهرست لينن گراؤ-مخطوط نمبر ٥٠٠ ف

ظاہر ہے کہ مولف اس سن تک اس میں اضافہ کرتے رہے۔

حنات المقربین کے مولف شیخ محمد مراد کشمیری سلسلهٔ نقشبندیه کے ذی علم موفیین میں سے تھے۔ کئی مرتبہ کشمیر سے سر ہند حاضر ہوئے ،لکھا ہے حضرت وحدت سے تقریباً پچاس سال کاتعلق خاطر (فراق وصحبت) رہا(۱) مولف اس خانواد ہے کی بہت می روایات کے امین تھے،خواجہ محمد ہاشم کشمی اور ملا بدرالدین سر ہندی کی کتابوں کی طرح شیخ محمد مراد کشمیری کی تالیفات کربھی اعتاد کا درجہ کامل حاصل ہے۔

گلزاراسرارالصوفیه

یہ کتاب آغرخان دیدہ مغل کی تالیف ہے وہ تشمیر کا ناظم تھا ۱۳ ۱۳ اور ۱۷ کا اور اس کا والد داخل ہوالیکن زیادہ عرصہ وہاں رہ نہ سکا، ۱۱۹۰ھ/۲۵ اور ۱۷ کا اور اس کا والد امام قلی آغر خاطب بہ آغرخان (ف ۱۰۱۱ھ/۱۹۰۰ ایجی اور نگزیب کے اکابر امراء میں سے تھا، اس کا فرزند اور کتاب گلزار اسرار کا مولف فارسی کا شاعر بھی تھا اور دیدہ تخلص کرتا تھا، شعراء کے تذکرہ نویسوں نے اس کے کلام کی خوبیاں بیان کی ہیں (۲) صوفیہ کے تذکروں میں اسے عربی، فارسی، ترکی اور ہندی زبان کا بھی شخور بتایا گیا ہے (۳)۔

دیده مغل حفرت خواجه محمد زبیر سر مهندی (ف ۱۵۲ه/ ۴۰ م) کامرید تها،اس نے مثالُخ نقشبندید کے حالات پر ایک کتاب بھی تالیف کی تھی دراصل انڈیا آفس لا بسریری مشاکُخ نقشبندید کے حالات پر ایک کتاب بھی تالیف کی تھی دراصل انڈیا آفس لا بسریری لندن میں گلزار اسرار الصوفیہ کے نام سے جومخطوطہ ہے (۴) وہ وہ ی کتاب ہے جس کا ذکر روضة القیومیہ میں ہے (۵) شیخ قطب الدین (۲) بن شیخ محمد باقر لا موری نے، اس کتاب روضة القیومیہ میں ہے (۵) شیخ قطب الدین (۲) بن شیخ محمد باقر لا موری نے، اس کتاب

<sup>(</sup>۱) حنات المقربین ۱۲۳ – ب، ۱۲۳ – ۱ (اس مخطوطے کے دریافت شدہ اور اق کوہم نے تخفۃ الفقراء کے ساتھ بطور ضمیمہ شامل کردیا ہے) (۲) حسام الدین راشدی: تذکرہ شعرای شمیر ا / ۲۳۳ – ۲۳۸

<sup>(</sup>m) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١٠٥/٣

<sup>(4)</sup> I. O. Ethe. No. 1901. (Cat. Persian Mss. India offic lib. pp. 1055-56)

<sup>(</sup>۵) كمال الدين محمد احسان: روضة القيوميه ١٠٥/٨

<sup>(</sup>١) مقامات معصوى (تعليقات ٥٥ م/١١-١١)

کے سال پھیل سم ۱۱ اھ پر کئی مادہ ہای تاریخ تجویز کئے تھے جواس مخطوطہ میں موجود ہیں۔ اس کا آغاز اس طرح ہوتا ہے:

ی گویداحقر جزوکل دیدهٔ مغل .....این رساله را گلزاراسرارالصوفیه نام نهاده ..... احوال با حال مظهر الجمال ..... پیرفقیر حضرت شاه نظام الدین قدس الله سره العزیز را آنچه درحوصلهٔ این جمچوصله گنجد و دیده و دریا فته نوشته و باعث تالیف و تصنیف آرزوی این گلزار اسرار صوفیان کلمات و حالات ایثان ست .....این رسالهٔ مبارکه رامشمل بر چهار بابگردانیدم .....

ال کتاب کے پہلے تین ابواب میں تصوف وسلوک کی حقیقت و ماہیت بیان کی گئی ہے صوفیہ کرام کے اقوال و معارف سے دلائل و براہین جمع کئے گئے ہیں، اس کے چوتھے باب میں مولف نے اپنے شجر و طریقت میں شامل مشائخ کے احوال لکھے ہیں، خصوصا اپنے شخ شاہ نظام الدین (خلیفہ شخ سعدی لا ہوری خلیفہ شخ آ دمی بنوڑی خلیفہ حضرت مجد دالف ثانی کی اولا داور ثانی ) کے حالات تفصیل سے بیان کئے ہیں، آخر میں حضرت مجد دالف ثانی کی اولا داور آپ کے صاحبر ادگان کے احوال اجمال سے تحریر کئے ہیں پھران کے خلفاء کے حالات کو بھی احاط تحریر میں لایا گیا ہے۔

گلزار اسرارصوفیہ میں مولف نے حضرت خواجہ محمد معموم سر ہندی کے حالات بڑی محبت، اورعقیدت کے ساتھ لکھے ہیں اگر چہ نئے نکات بہت کم ہیں لیکن قریب العہد ہونے کی وجہ سے اس کے بیانات قابل توجہ ہیں اس کے مولف کے والد امام قلی آغر خان غالبًا حضرت خواجہ محمد معموم کے عقیدت مندوں میں سے ہوں گے مولف نے خواجہ محمد زبیر سر ہندی کے حالات بھی تحریر کئے ہیں۔

ضرورت ہے کہ شخ محمہ ہادی (صاحب مقامات حضرات خمسہ ) میرصفراحم معصومی (مولف مقامات معصومی) ، شخ محمہ مراد کشمیری ، دیدہ مغل (مولف گلزار اسرار) ، شخ محمہ مراد کشمیری ، دیدہ مغل (مولف گلزار اسرار) ، شخ محمہ مراد کشمیری ، دیدہ مغل (مولف روضة القیومیہ) کی درج کردہ مجمئی (صاحب ظواہر) اور کمال الدین احمد احسان (مولف روضة القیومیہ) کی درج کردہ

روایات کوتقابل اور روایت و درایت کے اصولوں کے مطابق پر کھا جائے اور ان کی بنیاد پر جدید تحقیقی تقاضوں کے مطابق کام ہو۔

مقامات حضرت خواجه محممعهوم

یے شخ شاہ فی الحال (محمد یونس) بن خواجہ محمد اشرف بن حضرت خواجہ محمد معصوم کی تالیف ہے، مقامات معصومی ہے مولف نے وضاحت کی ہے کہ ہماری اس کتاب کی تالیف ۱۳۳۷ ھے چندسال پہلے شخ شاہ فی الحال نے حضرت خواجہ کے احوال ومنا قب پرایک کتاب لکھ کر مجھ سے پہلے یہ سعادت حاصل کرلی ہے قیاس ہے کہ حدود • ۱۱۳ ھے کوشاہ فی الحال نے یہ کیاب لکھ کر مجھ سے پہلے یہ سعادت حاصل کرلی ہے قیاس ہے کہ حدود • ۱۱۳ ھے کوشاہ فی الحال نے یہ کتاب تالیف کی ہوگی ، روضة القیومی میں ہے:

يك تاريخ دراحوال حضرات احمديه معصومية تصنيف كرده

ہماراخیال ہے کہ اس کتاب سے صاحب روضۃ القیومیہ کی مرادیمی مقامات حضرت خواجہ ہے، اس کے شروع میں حضرت مجد دالف ٹانی اور آپ کی دیگر اولا دیے حالات ہوں گے اور باقی زیادہ تر مواد حضرت خواجہ کے متعلق ہوگا۔

ہمیں تا حال اس کتاب کے کسی خطی نننے کے وجود کاعلم نہیں ہے۔

مقامات خواجہ محمد معصوم، مقامات معصومی اور روضة القیومیہ چند سالوں کے فرق سے تالیف ہوئی ہیں، ان متنوں کی اہمیت مسلم ہے۔ شیخ شاہ فی الحال کی کتاب ضرور تلاش کرنی حیائے۔

روضة القيوميه

روضة القيوميه كے مولف ابوالفيض كمال الدين محمد احسان حضرت خواجه محمد معصوم بن حضرت محبد دالف ثانى قدس مرجماكى اولا دميں سے تھے(۱) قيوم رابع خواجه محمد زبير سر ہندى ثم دہلوى كے خليفه اور سلسله مجدد بير سے متعلق كئى اہم كتابوں كے مولف تھے۔ جن ميں

<sup>(</sup>۱) روضه ۱/۲/۱ عنی محمداحسان بن شیخ حسن احمد بن شیخ محمد مادی بن مروح الشریعت محمد عبیدالله بن حضرت خواجه محم معصوم

روضة القيومية اہم ترين كتاب ہے۔ يه كتاب چارجلدوں پرمشمل ہے، ركن اول ميں حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی ركن دوم میں حضرت خواجه محمر معصوم ركن سوم میں حضرت خواجه محمر معصوم اور ركن چہارم میں حضرت خواجه محمد معصوم اور ركن چہارم میں حضرت خواجه محمد معصوم اور ركن چہارم میں حضرت خواجه محمد خواجه محمد معصوم اور ركن چہارم میں حضرت خواجه محمد خواجه

مولف کے والد ابوالعباس بدرالدین حسن احمد (۱۰۹۰-۱۳۹۹هے/۱۲۵۹) عالم و عارف بزرگ تھے روضۃ القیومیہ میں مولف نے کئی اہم روایات ان سے نقل کی بہں (۱)۔

مولف کے داداابوالحن شخ محمہ ہادی (ف ۱۲۳ه) ذی علم بزرگ اورسلسلہ نقشبندیہ کے بارے میں اہم ترین کتابوں کے مولف تھے جن میں پانچ جلدوں میں ختم وقبیم تذکرہ مطرات مجددیہ بھی شامل ہے، یہ تذکرہ چالیس سال کی محنت سے تالیف ہوا جس کا نام کواکب دریہ ہے، اس کے علاوہ ان کی مندرجہ ذیل تالیفات کے نام ملتے ہیں:

١- جمة الاحوال (درحالات مشاكح خود)

٢- ترويجيه (احوال حضرت مروج الشريعت)

٣- تجديدا حوال (درا ثبات تجديد حضرت شيخ احدسر مندى مجدد الف ثاني)

٧٧ - رسالدر د مخالفين حضرت مجد دالف ثاني

۵- بسم الله الرحمن الرحيم كي تفسير

٢- رساله درجواب شبهات درباره تصوف

- 2- نصوص الدقائق بجواب نصوص الحقائق

٨- خزينة المعارف ( مكتوبات حضرت مروح الشريعت محمر عبيدالله)

٩- رساله في قرأت خلف الامام (٢)-

روضة القيوميه كے مولف زندگ جراين داواكي طرح تصنيف و تاليف ميس مصروف

<sup>(</sup>۱) روضه ۲/۰۸/۲-۲۱۰

<sup>(</sup>٢) مقامات معصوى، تعليقات ١١٣/١٥-١٨-١٩/٣٢٢،١٨

رہے اسااہ / ۱۵ اء میں مولف اپنے والد کے ہمراہ دبلی جاکر حضرت خواجہ جمدز بیر قدس مرہ سے بیعت ہوئے (۱) اس سے پہلے مولف سر ہند میں رہتے تھے ان کے جداعلیٰ شخ محمہ ہادی سر ہند سے تمیں میل کے فاصلے پر ایک گاؤں میں رہائش رکھتے تھے (۲) مولف چودہ سال تک حضرت خواجہ محمد زبیر کی خدمت میں رہے پھر انہوں نے مولف کو ۱۵۳۵ ہے ۱۵۳۲ میں خلافت دے کرنواب علی محمد خان کے علاقے (کھیر اور آنولہ) جانے کا حکم دیا ،مولف نے خود لکھا ہے نواب علی محمد خان میرا نہایت مخلص دوست تھا، میری مجذوبیت کے زمانے میں اس سے ملاقات ہوئی تھی ،حضرت خوداسے '' برادر مہر بان' ککھا کہذوبیت کے زمانے میں اس سے ملاقات ہوئی تھی ،حضرت خوداسے '' برادر مہر بان' ککھا کے دوت کوہ کمایوں کی تلہٹی میں تھے (۲) ۔ یہ وہی علاقہ ہے جہاں نواب علی محمد خان کا کے دوت کوہ کمایوں کی تلہٹی میں تھے (۲) ۔ یہ وہی علاقہ ہے جہاں نواب علی محمد خان کا کے دوت کوہ کمایوں کی تلہٹی میں تھے (۲) ۔ یہ وہی علاقہ ہے جہاں نواب علی محمد خان کا کے دوت کوہ کمایوں کی تلہٹی میں تھے (۲) ۔ یہ وہی علاقہ ہے جہاں نواب علی محمد خان کا گئے ہوئے تھے (۲) ۔

۱۵۰ اه/۱۵۰ – ۱۷۳۱ء میں وزیر رعایت خان اور سادات بارہہ یعنی سیف الدین خان کے درمیان کشکش میں جب علی محمد خان نے وزیر کی مدد کی اور وزیر کے بھائی ظہیرالدولہ عظیم الله خان (۷) کے ساتھ مل کرسیف الدین خان کی جنگ میں شکست کھائی اور قتل ہوا (۸) تو مولف روضة القیومیہ اس جنگ میں علی محمد خان کے متوسل کی حثیبت سے شریک تھے، جب فریقین میں جنگ کا آغاز ہوا تو مولف نے دونوں فریقوں پر حثیبت سے شریک تھے، جب فریقین میں جنگ کا آغاز ہوا تو مولف نے دونوں فریقوں پر توجہ کے بعد علی محمد خان کوخوشخری دی کہ عالم کشف میں تمہاری فتح معلوم ہوئی ہے، مولف علی توجہ کے بعد علی محمد خان کوخوشخری دی کہ عالم کشف میں تمہاری فتح معلوم ہوئی ہے، مولف علی توجہ کے بعد علی محمد خان کوخوشخری دی کہ عالم کشف میں تمہاری فتح معلوم ہوئی ہے، مولف علی

<sup>(</sup>۱) روضه ۱۰۲/۳-۱۰۱ (سال اول قومیت خواجه محمز بیر ۱۱۱۳ + ۱=۱ سااه)

<sup>(</sup>١) الينام/١٠٥١ (٣) الينام/٥١١ -١٠٥٩ (ملخما)

<sup>(</sup>٩) الينا٢/١١ (٥) حيات حافظ رحمت خان ٢٠٠- ١١ (١) روضه ١١/١١

<sup>(2)</sup> ظہیرالدولہ عظیم خان بہادرمجاہد جنگ بن ظہیرالدولہ رعایت خان بن میر بہاءالدین بن عالم شیخ قرشی تمیں صدیقی سمرقندی (ف2011ھ/ ۴۳۷۷ء)، حالات کے لئے دیکھئے تاریخ محمدی ۱۲۵

<sup>(</sup>۸) ای جنگ کی تفصیل کے لئے دیکھئے: تاریخ محمدی ۹۹ مع تعلیقات عرشی ۱۰ اورظہیرالدین ملک کی کتاب محمد شاہ کاعمد (انگریزی) ۲۷۷

محمد خان کے سید سالا راور اس عہد کے نامور روہ بیلہ سردار حافظ رحمت خان کے ساتھ اس جنگ ایک ہی مقام پر تھے مزید وضاحت کی ہے کہ میں اور حافظ رحمت خان ایک ہی شہر میں ایک ہی جگہ رہتے تھے (ا)۔ نواب علی محمد خان کی طرح حافظ رحمت خان بھی حضرات مجد دید کا بہت معتقد تھا، جب سر ہند پر سکھوں کے قبضے کے بعد حضرات کا سر ہند میں رہنا دشوار ہو گیا تو حافظ رحمت خان نے حضرت شاہ عزت الله مجد دی کو چھ ہزار روپ سفر کے خرج کے لئے بھیج کر سر ہند سے بر بلی بلالیا(۲)۔ معلوم ہوتا ہے کہ مولف کونواب ملی مجمد خان اور حافظ رحمت خان کی طرف سے کافی رقم بطور وظیفہ ملتی تھی اور موصوف ٹروت مند تھے (۳) مولف کے حضرت خواجہ محمد زیبر کے وصال ۱۱۵۲ھ/ ۹ ساکا ء کے ایام تک علی محمد خان کے علاقے میں ہی مقیم رہنے کا شبوت ان کے بیانات سے ماتا ہے (۲) قرب وصال کے آثار معلوم ہونے پر مولف اپنے شخ کی خدمت میں و بلی حاضر ہو گئے تھے (۵) اور جب حضرت خواجہ محمد زیبر کوسر ہند وفن کرنے کے لئے لئے جایا گیا تو مولف بھی ہمراہ تھے وہ پچھ محمد ان کے علاقے مزار پر سر ہند وفن کرنے کے لئے لئے جایا گیا تو مولف بھی ہمراہ تھے وہ پچھ محمد ان کے علاقے میں جا گئے (۲)۔

قیاس ہے کہ مولف علی محمد خان کی وفات ۱۲۳ اھ/ ۴ م کاء تک ان سے منسلک رہے ہوں گے۔

روضة القيوميد كى تاليف سے پہلے مولف نے ۱۱۳۸ ھے ۱۵۳۱ء میں حقائق قيوميت كے موضوع پرایک كتاب "كشف الحقائق مقامات قيوميت كے نام سے تاليف كى تھى، مولف نے وضاحت كى ہے كہ تاليف كے دوسال بعد ۱۵۱۰ ھے ۱۵۳ میں جب میں فرکورہ جنگ كے ميدان سے حضرت خواجہ محمد زبير كى خدمت میں دہلی حاضر ہواتو يہ كتاب پيش كى انہوں نے اس پر نظر ثانى كى خود نام تجويز كيا مولف نے بتايا ہے كه "مقامات قيوميت" اور" ظہوراول" اس كى تاریخ تالیف كے دومادے ہیں:

<sup>(</sup>١) روف ١/١٥١-١١ (كلصاً)

<sup>(</sup>٢) رك مقامات مظهري، مقدمه ٩٩-٥٠ ومقامات معصوى مقدمه "سرمندكى تبابى"

<sup>(</sup>٣) روضه ١١١/ (١) الينام/١٥٠ (٥) الينام/١٢١ (١) اليناء/١١٦

میں نے اپن تصنیف کشف الحقائق مقامات قیومیت آنخضرت (خواجه محمد زبیر) کی خدمت میں پیش کی قرآن شریف کی تلاوت کے بعد ہر روز جار ورق پر نظر ثانی کرتے تصحصرت خلیفة الله (خواجه محدزبیر) نے اس کتاب کے ق میں فر مایا کہ اس کتاب کے علوم ومعارف نہایت عجیب وغریب ہیں جنہیں اس سے پہلے کی سے نے بیان نہیں کیا بیر حضرت مجدد الف ٹانی کے خاصة علوم ہیں جو ابھی تک تحریر میں نہ آئے تھے، حق تعالی نے تم پرظامر کئے اور ان کاتحریر کرناتمہیں یر موقوف تھا،اس نعمت کاشکر بجالا و کہ پرور دگار نے تمہیں ابنائے جنس ہے متاز فرمایا ہے، چونکہ اس کتاب میں آپ نے متعلقہ حقائق ومعارف ظاہر کئے ہیں اور قیومیت کے عجیب وغریب علوم کا ذکر کیا ہے ہم اس کتاب کا نام کشف الحقائق مقامات قیومیت مقرر کرتے ہیں اس نام پر دعا خیر کی ، اس کی تاریخ "مقامات قيوميت" سے نکلتی ہے اس واسطے اس کابینام بھی قرار پایا، نیز اس کی تاریخ'' ظہور اول' سے برآمہ ہوئی ہے ....اس کتاب کی تصنیف ہے پہلے آنخضرت کی توجہ سے بیاسرار مجھ پر ظاہر ہوئے تھے جنہیں میں نے آنخضرت سے بیان کیا تھا اور آنجناب نے فر مایا تھا کہ پیمقطعات قر آنی کے اسرار ہیں حق تعالیٰ نے اینے فضل و کرم سے تم پر ظاہر کئے ہیں بہتر ہے کہ انہیں کتاب کی صورت میں لکھومیں نے حسب الارشاد کشف الحقائق مقامات قیومیت تصنیف كركة الخضرت كى خدمت ميں پیش كى .....(١) جب میں نے كشف الحقائق مقامات قیومیت آنخضرت کی خدمت میں پیش کی تو بہت بہت پیند کر کے فر مایا کہ بیعلوم ومعارف ہزار ہا کرامتوں سے بہتر ہیں اور اس کتاب کے حق میں فرمایا کہ اس سے پہلے کسی ولی اللہ نے ان علوم ومعارف کو جو اسرار مقطعات قر آنی ہیں بیان نہیں کیا، واقعی پیعلوم ومعارف آنخضرت کے ہیں جو بذریعہ باطنی توجهاس مسکین کوالقافر مائے اور انہیں میں نے لکھ دیا .....(۲) كشف الحقائق كے كسى نسخ كالمميں تا حال علم بيس ہے۔

مولف نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے حضرت خواجہ محمد زبیر کی وفات ۱۱۵۲ھ/ ۱۳۹ء کے دوسال بعد ۱۱۵۴ھ/۱۳۹ء میں روضۃ القیومیہ کی تالیف کا آغاز کیالیکن انہوں نے اس کے سال بحمیل کی طرف کہیں اشارہ نہیں کیا ایک مقام پر اپنے نومولد فرزند محمد فلام مجدد کا سال ولادت ۱۲۴ اھ/ ۱۲۱ء درج کیا ہے(۱) جس سے قیاس کیا جا مگتا ہے کہ مولف ۱۲۴ ہے تاس کی تالیف میں مصروف رہاں سال مولف کے مربی نواب علی محمد خان کا بھی انتقال ہوا۔

مولف فاری میں شعر بھی کہتے تھے ان کا تخلص احسان تھا، انہوں نے حضرت خواجہ محدز بیر کی مدح میں ایک طویل قصیدہ اور اپنا ایک منظوم عریضہ بحضور خواجہ محمدز بیر اور اس کا منظوم جواب بھی روضۃ القیومیہ میں نقل کیا ہے (۲)۔

روضة القوميدالي كتاب ہے جس ميں بہت ى اليى معلومات درج ہيں جن سے
سلسلة نقشند يه مجديدى دوسرى كتب يكسرخالى ہيں، اس كى جلد چہارم جس ميں مولف نے
اپ شخ حضرت خواجه محمد زبير كے حالات و مناقب درج كئے ہيں اپ مندرجات كے
اعتبار سے ايك منفر و و مفرد تذكره ہے، حضرت خواجه محمد زبير كے اتنے مفصل حالات كى
دوسرى كتاب ميں نہيں ملتے، پھر اس ميں شامل اكثر روايات كے مولف خودامين ہيں، اى
طرح اس كى جلدسوم جو حضرت ججة الله محمد نقشبند ثانى بن حضرت خواجه محمد معصوم كے حالات
بر مشتمل ہے، خاص اہميت ركھتى ہے، اس جلد كے لئے مولف نے جن ما خذكا حوالہ ديا ہے
ان ميں سے اكثر كتابيں اب نابيد ہيں، ان كے اقتباسات صرف روضة القيوميدكى اى جلد
ميں، كى يائے جاتے ہيں۔

روضة القيوميه كى جلدروم جوحفرت خواجه محممعصوم قدس سره كے احوال كے لئے مخصوص بيار ملك اللہ على اللہ ماخذ معتوص ہے كے اكبر مآخذ دستياب ہو كيے ہيں (٣) اس جلد كا سب سے اہم ماخذ

<sup>(</sup>۱) ایضاً / ۲۱۲ (۲) ایضاً م/ ۲۱۲ (۱)

<sup>(</sup>٣) ركبمقدمه مقامات معصوى "حيات حضرت خواجه كے مآخذ"

مقامات معصوی ہے، مولف نے اس کتاب کے اکثر مندرجات کہیں حوالے سے اور کہیں بغیر حوالے کے بی نقل کر لئے ہیں، اس کتاب سے نقل و اقتباس کے دوران مولف کے انداز بیان میں مبالغے کا رنگ پیدا ہو گیا ہے، بعض مقامات پر انہیں غلط بھی بھی ہوئی ہے، انہوں نے مقامات معصوی کے بعض مندرجات پر اضافے بھی کئے ہیں جن میں سے بعض اضافات کو ہم نے دیگر مآخذ سے نقابل کے بعد تعلیقات میں نقل کیا ہے۔

روضة القوميد كى جلداول جوحفرت امام ربانى مجددالف الى قدى سره كے احوال و مناقب كے لئے مخص ہے سے زیادہ تقید كا نشانہ بى ہے، اس جلد میں مولف نے مبالغہ آرائى كى انتہا كردى ہے، معلوم نہیں كہ انہوں نے زبدۃ المقامات اور حضرات القدى جسى مبالغہ آرائى كى انتہا كردى ہے، معلوم نہیں كہ انہوں نے ربدۃ المقامات اور حضرات القدى جبكہ ان كے معاصر تذكرہ نويس مير صفر احمد معصوى مولف مقامات معصوى نے واضح الفاظ میں زبدۃ المقامات اور حضرات القدى كے طریقہ تالیف اور راست بازى كى تقلید كا اقرار كیا ہرا) گویا ان دونوں كہ بول كے مولفین مولانا ہاشم کشمى اور ملا بدرالدین سر ہندى نے نہ صرف سلسلة مجدد سے لئے تذكرہ نويى كے فن كى بنیادر کھى ہے بلكہ ان كے طریقہ تالیف کے نئرکہ ہو ہے کے ان اصولوں سے انجراف كرنا اس مبارك سلسلة مجدد سے کے افكار پر کچھ لکھنے کے لئے ان اصولوں سے انجراف كرنا اس مبارك سلسلة سے انجراف كے ان اصولوں كے انجراف كرنا اس مبارك سلسلة سے انجراف كے ان اصول تا ہو ميا نہ مولف مقامات معصوى كى طرح ان دونوں كہ بون مرادف ہے، مولف روضة القيوميہ نے مولف مقامات معصوى كى طرح ان دونوں كہ بون عبائے ان سے انجراف كيا ہے جس كا دہ نتیجہ بر آمہ ہوا جو ہونا جائے تھا یعنی اس سے سلسة مجدد سے کو این دونوں کیا ہیں خت تقید کا نشانہ بنیا پڑا۔

روضة القيوميه كى سارى جلدوں كے بالاستيعاب مطالعے ہے معلوم ہوتا ہے كہ مولف كے مزاج پر مبالغه آ بيزى بورى طرح مسلط تھى ، يقينا انہوں نے جب اپنى كتاب كشف الحقائق تاليوں نے جب اپنى كتاب كشف الحقائق تاليف كر كے اپنے شنے حضرت خواجہ محمد زبيرى خدمت ميں پيش كى تو انہيں مولف كى الحقائق تاليف كر كے اپنے شنے حضرت خواجہ محمد زبيرى خدمت ميں پيش كى تو انہيں مولف كى

<sup>(</sup>۱) مقدمه مقامات معصوی "متقدمین موفقین کی تقلید"

اس روش کا احساس ہوا ہوگا یہی وجہ ہے کہ جب مولف نے روضۃ القیومیہ کی ان سے تالیف کی اجازت جا ہی وجہ ہے کہ جب مولف نے روضۃ القیومیہ کی اجازت جا ہی تو انہوں نے مولف کو حکم دیا کہتم اس میں" سرمومبالغہ 'نہ کرنا:
نہایت تا کید سے فر مایا جو بچھ سے ہوگا وہی لکھنا سرمومبالغہ نہ کرنا (۱)

لیکن افسوس کے مولف اپنے شخ کے اس تھم کی تعمیل نہ کر سکے اور سماری کتاب کو مبالغ کے ایسے دیگ میں رنگ دیا کہ سلسلۂ مجد دیہ جو ہر دور میں تحریک احیائے دین کی حیثیت رکھتا تھا اس کتاب کے ذریعہ سر ہندی اور بنوری پارٹیاں بنا دیں صاحبز ادگان کو منصب قیومیت کے حصول کے لئے دست وگریباں ہوتے دکھا دیا حالا نکہ تھا اُت اس کے بالکل برعس ہیں ، مولف نے اس سلسلے میں حضرت مجد دالف ثانی اور آپ کے صاحبز ادگان و خلفاء کی مولف نے اس سلسلے میں حضرت مجد دالف ثانی اور آپ کے صاحبز ادگان و خلفاء کی تحریرات کو بنیا د بنا نے کی بجائے اپنے مکا شفات کو بنیا د بنایا انہوں نے لفظ قیوم اور منصب قیومیت کی جس طریقے سے تشریح کی ہے اس کا اس سلسلے کے افکار و تعلیمات سے کوئی تعلق تہیں ہے۔

سلسله مجدد یہ کے نامور شخ طریقت اور معروف عالم دین حضرت مولانا ابوالحن زید
فاروقی مجددی نے روضۃ القیومیہ کے متعلق جو پچھلکھا ہے وہ قابل توجہ ہے ،فر ماتے ہیں:

یہ کتاب جناب مجمد احسان مجددی رحمتہ الله علیہ کی تصنیف ہے بیہ خواجہ محمد زہیر کے
خلیفہ شے ...... ان کو اپنے ہیرومر شدسے کامل عقیدت تھی دقائق علمیہ ہے پوری
طرح باخبر نہ تھے حضرت مرز امظہر جان جانان قدس الله سرہ نے ان کو ایک خط
کر جاخبر نہ تھے حضرت مرز امظہر جان جانان قدس الله سرہ نے ان کو ایک خط
کھا ہے (۲) ۔ تحریر فر ماتے ہیں '' آنچہ از احوال شہود نوشتہ اند کہ ہر ذرہ ظہور
ذات تعالی و تقدس معلوم می شودوایں را تو حید متعارف دائستہ اند غلط است'
روضۃ القیومیہ میں بھی ان سے لغزشیں ہوئی ہیں بعض واقعات بھی صرف از وجہ
ماع قلمبند کر دیے ہیں عالانکہ وہ صحیح نہیں ہیں ، بنا ہریں حضرات عالی قدر نے

<sup>(</sup>۱) روضه ۱۸۱/۲۸

<sup>(</sup>۲) ہماراخیال ہے کہ بیمحداحسان،صاحب روضۃ القیومیہ ابوالفیض کمال الدین محمداحسان سے مختلف شخصیت اور حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی کی اولا دمیں سے تھے (مقامات مظہری ،تعلیقات اسم ۲۳۳۳)

اس كتاب كوقابل اعتنائبين سمجها ہے، قيوميت كے سلسلے ميں ان كا مسلك جادة صواب سے ہٹا ہوا ہے انہوں نے لکھا ہے" قیوم اس مخص کو کہتے ہیں جس کے ما تحت تمام اساء وصفات ، شيونات ، اعتبارات اوراصول ہوں اور تمام گزشته اور آئندہ مخلوقات کے عالم موجوات، انسان وحوش، پرند، نباتات ہر ذی روح، پھر، درخت برو بحرکی ہرشے عرش کری ،لوح ،قلم ،ستارہ ، ثوابت ،سورج ، جاند ، آسان، بروج سب اس کے سامیر میں ہول ..... الح .... محمد احسان صاحب ....ن حضرات عالی قدر کے کلام کو سمجھے ہیں اور نہ قیوم کے مرتبہ کو انہوں نے اساء، صفات، شیونات، اصول اور تمام گزشته اور آئنده مخلوقات کے متعلق لکھ دیا كەسب اس كے سابير ميں ہوں۔العياذ بالله من حذا القول الفاسد، بھلا اساء باری تعالی اور اس کی صفات وشیونات کس کے سایہ میں آسکتے ہیں ،اصل کا ذکر بھی کیا گیاہے، انبیاءاور ملائکہ کے لئے بچلی صفات اصل ہے باقی افراد کونی کے كئے بخلى صفات كاظل اصل ہے بھلا تجليات صفات يا ظلال تجليات صفات بركون حاوی ہوسکتا ہے استغفرالله اور لکھا ہے تمام گزشتہ اور آئندہ مخلوقات ..... الخ · بیالته کے بندے اتنا نہ سمجھے کہ تمام گزشتہ مخلوقات میں صحابہ کرام، انبیاء عظام، ملائكه عالى مقام اورسر دار دوجها محبوب كبرياجناب محم مصطفيٰ احمر مجتبي صلى الته عليه وعلى جميع انبياء الملائكه وجميع عباد الته الصالحين وبارك وسلم بهي شامل بين، حالانكه بزے سے بڑاولی ادنیٰ صحابہ رضوان الله یہم کے خاک یا کی برابری نہیں كرسكنا چه جائے كدا نبياء عليهم السلام ،محد احسان صاحب نے حضرت امام رباني ے شروع کر کے اپنے ہیرومرشد حضرت خواجہ محمد زبیر تک قیومت کا سلسلہ قائم رکھا ہے بیرجار حضرات ہیں قدس الله اسرار ہم اور اپنے پیرومر شد کو قیوم را بع اور ختم القیومیة قرار دیا ہے،ان کو پہیں معلوم کہ بجز نبوت کے اور کسی مرتبہ کا درواز ہ بنرتبيل مواج اورنه موگا-"مثل امتى مثل المطر لايدرى اوله خير ام

آخوہ"ارشاد نبوی ہے سلی الله علیہ وسلم حضرات عالی قدریعنی فرزندان حضرت خواجہ محمد معصوم اوران کے بعد کے دوسرے حضرات میں سے یہ بات کسی نے نہیں کہی ہے بلکہ ان میں سے بعض حضرات کو پروردگارجل شانہ وعم احسانہ نے اسپے فضل و کرم سے یہ مقام عالی دیا ہے اور انہوں نے اس کا اظہار بھی فر مایا ہے (۱)۔

ڈاکٹر ایس ایم اکرام نے روضۃ القیومیہ پرکڑی تنقید کے بعدمولف کی اس مبالغانہ روش اختیار کرنے کا پیسب بتایا ہے:

ڈاکٹر اکرام کابیسارابیان غلطہی پر مبنی ہے:

ا- مناقب الحضر ات كابنام مناقب آدميه وحضرات احمدينيي بلكه نتائج الحرمين بهجو مولانامحمدامين بدخشي كلي تاليف ب-

<sup>(</sup>۱) مكتوب مولا نازيد فاروقى بنام دُاكِرُ غلام مصطفىٰ خان ـ شامل حضرت مجددالف ثانی ایک تحقیقی جائزه ۸۹-۸۹ (مخلصاً) (۲) رود کوژ ۲۰۵-۳۰۸

- ۲- نتائج الحرمین نیم محرم ۱۱۳ ها و کمل نبیس موئی بلکه بیتواس کے خطی نسخه انڈیا آفس (۱) کا سائے الحرمین نیم محرم ۱۱۳ ها و کمل نبیس موئی بلکه بیتواس کے خطی نسخه انڈیا آفس (۱) کا سال کتابت ہے دراصل بیر کتاب شیخ آدم بنوڑی کے وصال ۱۰۵۳ هے کے فور أبعد ہی مولف نے لکھنا شروع کردی تھی (۲)۔
- ۳- روضة القيوميمنا قب الحضر ات كى تاليف كے بارہ سال بعد ١١٥٢ ه كوشروع نہيں ہوئى بلكه اس سے ایک صدى کے بعد یعنی حضرت خواجہ محمد زبیر کے حین حیات ہى صدود ١٥١١ ه ميں مولف نے آغاز تاليف كياليكن وہ اس كام كو جارى نه ركھ سكے (٣) دور ا١٥١ ه ميں مولف نے آغاز تاليف كياليكن وہ اس كام كو جارى نه ركھ سكے (٣) اور ان كے وصال ١١٥٢ ه كے دوسال بعد ١١٥٣ هميں اسے شروع كيا (٢) \_
- (٣) ذاكر اكرام كاية قياس بهى غلط بهى پر ببنى ہے كه روضة القيومية منا قب الحضر ات كے جواب ميں لكھى گئى بلكه صاحب روضة القيومية نے تو گئى مقامات پر منا قب الحضر ات كا حواله ديا ہے پہلے اپنے مآخذكى فہرست ميں (۵) پھراس كے مولف شخ محمد امين بدختى كئى كے حالات كے خمن ميں جہال مولف كو حضرت خواجه محمد معموم كى خدمت ميں حاضر بتايا گيا ہے (١) ايك مقام پرائى كتاب كے حوالے سے لكھا ہے كه حضرت شخ آدم بنوڑى حضرت خواجه محمد معموم كو حضرت مجدد كا جانشين اور خود اپنى مريدول سے كہتے ہيں كه حضرت خواجه كی خدمت ميں جائيں (٤) موخر الذكر بيان مير يدول سے كہتے ہيں كه حضرت خواجه كی خدمت ميں جائيں (٤) موخر الذكر بيان سے يہ بات ضرور معلوم ہوتی ہے كہ حضرت خواجه نے اس سے عدم تو جه كا اظہار كيا ليكن جب بم منا قب الحضر ات (نتائج الحرمين) كا مطالعة كريں تو جميں واضح طور پر يہ مولف روضة القيومية كی غلط بيانی معلوم ہوتی ہے (٨)۔

(۵) ڈاکٹراکرام کایہ بیان بھی غلط ہے کہ مناقب الحضر ات میں شخ آدم بنوڑی اوران کے سلطے کے بعض بزرگوں کے حالات میں ای قتم کے قصے بیان کئے ہیں جو

<sup>(</sup>۱) ڈاکٹراکرام نے دیا۔ چیس اس کے نی انڈیا آفس کاذکرکیا ہے ۱۳

<sup>(</sup>٢) "حيات حضرت خواجه كے ماخذ نتائج الحرمين "مقدمه مقامات معصوى (٣) روضه ١٨٢/٢

۱۳/ الفياً / ۱۲ (م) الفياً / ۷ (۱) الفياً / ۲۵ (م) الفياً / ۲۵ (م)

<sup>(</sup>٨) رك حسنات الحرمين مقدمه، مقامات معصوى مقدمه اورروصنة القيوميه اختر دوم كامقدمه

روضة القيوميه ميں ملتے ہيں .....روضة القيومية اكابرسلسلة آدميه كے مقابلے ميں بزرگان سرمند كے تصرفات نماياں كرنے كيلئے كلھى گئ.....

بلکہ حقیقت اس کے برعکس ہے نتائج الحرمین (منا قب الحضر ات) ایبا تذکرہ ہے جو عربتان کے فن تذکرہ نو لیے بعنی پوری محد ثانہ شان کی حامل ہے ہر روایت کواس طریقے سے پر کھ کر کتاب کا جزبنایا گیا ہے کہ اس پر مبالغہ کا شائبہ تک نہیں کیا جا سکتا ، مولف چونکہ مکہ مکرمہ میں مقیم تھے اس لئے حضرت شخ آ دم بنوڑی کے جوخلفاء ہندوستان سے بغرض جج آتے تھے مولف ان سے ان کے حالات دریافت کرتے تھے اور ان سے خود لکھنے کی درخواست کرتے تھے اور صاف الفاظ میں ان سے کہتے تھے کہ اپنے حالات حدود حرم میں بیٹھ کر کھیں تا کہ مبالغے کا شائبہ نہ رہے انہوں نے اس قتم کے خودنوشت احوال کھنے سے بیٹے کی مقامات یراس قتم کے جملے لکھے ہیں (۱)۔

بربر اکرام کے اس بیان ہے واضح ہوتا ہے کہ انہوں نے نہ تو نتائے الحرمین اور نہ ہی روضة القیومیہ کا بالاستیعاب مطالعہ کیا ہے بلکہ ان کی تنقیدات یو نہی سرسری مطالعے کا نتیجہ مد

روضة القيومية كا فارى متن اب تك طبع نهيں ہوااس كے كئ خطى ننخ پاك و هندكى خانقا ہوں كے كتب خانوں ميں موجود ہيں، كتب خاندايشيا كك سوسائل بنگال كلكتے ميں بھى اكك ننخ موجود ہے، پنجاب پبلك لا بريرى لا ہور كانسخه دراصل وہى ہے جس كى بنياد پر ملك فضل الدين (الله والے كى تو مى د كان لا ہور) نے ١٣٣٥ ه ميں مكمل ترجمہ شائع كيا تھا (٢) روضة القيومية كے دفتر اول كا اردوتر جمه حدیقة محمودیة کے نام سے ولی الله صدیقی نے كیا جومطبع بليررياست فريدكو ف (مشرقی پنجاب) سے ۱۸ ساھ ميں شائع ہوا۔

<sup>(</sup>۱) رک مقدمه مقامات معصوی "حیات حضرت خواجه کے مآخذ"

<sup>(</sup>۲) ملک فضل الدین نے اس کا خود اردو ترجمہ کیا اور اس پر حضرت مولا نا احمد حسین خان امروہوی نے نظر ثانی کی (دیباچہ مترجم ا/۴)

بيكتاب ينخ شرف الدين محمر ف زهكير بن خواجه محمد ابراجيم كشميرى كى تاليف ب جوشخ اخوند ملاعبدالسلام تشميري حنى (١٠٨٦-١١١١ه/١٥٥١-١٥٥١ء) كے حالات يرمشمل ہے اخوندعبدالسلام جوائی میں اپنے برادر بزرگ ملا مراد الدین خان کے ہمراہ اورنگزیب کے یاس دہلی گئے، بادشاہ اخوندصاحب کے تبحرعلم سے متاثر ہوااور انہیں صوبہ تشمیر کاوکیل مقرر کردیا، پھران کے منصب میں ترقی ہوتی گئی حتیٰ کہوہ کشمیر کے مفتی پھرقاضی القصالت اور کچھ عرصہ کے بعد وہاں کے بیخ الاسلام بنا دیے گئے اور وہاں جیار مواضع بطور جا گردیے گئے۔ پھراس جوال سالی ہی میں بیاخوندصاحب حضرت اخوندعبدالغفور پیثاوری کی خدمت میں حاضر ہوکر بیعت ہے مشرف ہوئے جونقشبندی سلسلہ میں حاجی اساعیل غوری پیثاوری ے مجاز تھے وہ شخ سعدی لاہوری (ف ۱۰۸ھ/ ۱۲۹۲ء) کے خلیفہ تھے جو حضرت مجددالف ٹانی کے معروف خلیفہ حضرت شیخ آدم بنوڑی کے تربیت یافتہ تھے(۱) اخوند صاحب كوسلسلة قادريه مين حضرت شاه في الحال بن يتنخ محمد اشرف بن حضرت خواجه محم معصوم سرہندی ہے بھی اجازت حاصل تھی (۲)جس کے ذکر سے مقامات معصومی خالی ہے۔

كتاب روصة السلام دراصل اخوندعبدالسلام تشميري اورآب ك شجره كے مشائخ كے احوال کے لئے مخصوص ہے لیکن اس میں بطور مقدمہ نقشبندی سلسلے کے اکابر کے حالات بھی درج کئے گئے ہیں، حضرت خواجہ محم معصوم قدس سرہ کے حالات اگر چدزیادہ تر حضرات القدى سے ماخوذ ہیں (۳)لیكن جا بجا بعض امورا يسے بھى آئے ہیں جن سے حضرت خواجہ کے خلفاءومتعلقین کے احوال پر روشی پر تی ہے۔

اخوند عبدالسلام تشمیری کی اولاد میں ہے ایک فردمولوی ابوالحن سیدمحد حسنی نے اخوند صاحب اورآپ کی اولاد کے بارے میں فاری نثر میں تخفۃ السلام کے نام سے ایک کتاب لکھی ہے جس میں تمام احوال خوب تحقیق وجتجو کے بعد تحریر کئے ہیں، انہوں نے اس (١) ابوالحن سيرمحم منى: تحفة السلام بكعنو ١٨٩٧ء، ١٥-١٦ملخصا

<sup>(</sup>٣) شرف الدين محمد زامكير: روصنة السلام، خطى، ورق٣٦- ا (٢) الفنا: ١٨

خاندان کے ماخذ پر تقیدی نظر بھی ڈالی ہے، ان کا کہنا ہے کہ روضۃ السلام کے مولف کی درج کردہ روایات متعلق بہ خانوادہ اخوند صاحب اکثر غلط ہیں، ان کی تائید اخوند صاحب کے خلفاء کی تحریرات سے نہیں ہوتی جس کی وجہ اس کے سوا کچھ نہیں ہے کہ اس کے مولف محقق نہیں تھے جو کچھ سنتے تھے وہ بلا تحقیق روایت وکردار راوی نقل کردیتے تھے، اس لئے ان روایات کو پر کھے بغیر قبول نہ کیا جائے (۱) اگر چہ صاحب روضۃ السلام اخوند عبدالسلام کے خلفہ تھے۔

روضة السلام تا حال طبع نہیں ہوئی ہے یہ بڑے سائز کے ۱۰۰ اوراق پر شمتل ہے۔
اس کا جو خطی نسخہ انڈیا آفس لا بھر بری لندن میں محفوظ ہے وہ وہ بی نسخہ ہے جواس خاندان کے
ایک فر دمولوی محمر سلیم الدین بن محمد رشید الدین بن مولوی محمد امین بن خواجہ محمد عمر بن اخوند
عبد السلام کی ملکیت تھا جس پر ان کی مہر شبت ہے یہی نسخہ مفتی غلام سرور لا ہوری کو
خزینۃ الاصفیاء کی تالیف کے دوران (۱۲۸۰ھ/ ۱۸۹۳ء) مولوی محمر سلیم الدین کے پاس
لا ہور میں و کیمنے اور استفادہ کرنے کا موقع ملا تھا (۲)۔مولوی محمر سلیم الدین کا دبلی میں
لا ہور میں و کیمنے اور استفادہ کرنے کا موقع ملا تھا (۲)۔مولوی محمر سلیم الدین کا دبلی میں
لا سال ۱۸۹۲ء کو انتقال ہوا (۳)۔

## عمدة المقامات

عدة المقامات حاجی محمد فضل الله قندهاری (۱۸۹۹-۱۲۴۰ه/ ۱۲۵۵-۱۸۲۵) بن شاہ غلام بنی کی تالیف ہے، اس کے مولف حضرت خواجہ محمد معصوم بن حضر بوجد دالف نانی کی اولاد میں سے تھے(۴) دراصل مولف نے یہ تذکرہ اپنے شجرہ طریقت کے

(٢) غلام سرورلا مورى: خزيمة الاصفياء ا / ١٨٠،٢٥٢ - (٣) تحفة السلام ٢٢

<sup>(</sup>١) ابوالحن سيدمحمه: تحفة السلام ١٠١٠

<sup>(</sup>٣) حاجی محرفضل الله قندهاری بن شیخ شاہ غلام نبی قندهاری بن شاہ غلام حسن پشاوری بن شاہ غلام محمد پشاوری بن حاج علام محمد بشاہ غلام محمد بشاہ علام محمد معصوم بن شیخ محمد اساعیل بن حضرت شیخ محمد صبغت الله بن حضرت خواجه محمد معصوم قدس اسرار ہم (انیس المریدین ۹-۱۰) مصحح حافظ محمد ہاشم جان مجددی مرحوم نے عمدة القامات کے مقد مے میں بغیر حوالے کے حاجی محمد شال اور وفات کا سنہ ۱۳۳۸ ہدرج کیا ہے (صفحہ ج) جومرحوم کے والدگرامی حضرت محمد شن جان کی تحقیقات ندکورہ انیس المریدین کے خلاف ہے۔

بزرگوں کے حالات مرتب کرنے کے لئے تالیف کیا ہے جس میں سید الانبیا علی الله علیہ وسلم سے لے کرمولف کے شخ طریقت حضرت مجم صفی الله معصوی کے حالات و مناقب بطریق اختصار لکھے گئے ہیں، عمدۃ المقامات موضع شند وحجہ خان (من مضافات حیدرآباد مندھ) میں ۱۲۳۳ھ/ ۱۸۱۸ء کو کمل ہوا(۱) مولف نے وضاحت کی ہے کہ اس تذکر کے کا تالیف کے دوران ان کے پیش نظر نفحات، رشحات، زبدۃ المقامات، حضرات القدی، کی تالیف کے دوران ان کے پیش نظر نفحات، وشحات، زبدۃ المقامات، حضرات القدی، نسمات القدی، برکات معصوی (مقامات معصوی) ،معدن الجوامر، اشجار الخلد، اثمار الاشجار، مخزن الانوار صفی احمدی فی کشف الاسرار المجد دی جسے اہم مآخذ تھے، مولف کو اس سلسلے کے اہم ترین افراد کی صحبت میسرر ہی اور ان حضرات کی روایات کو متن میں جا بجانقل کیا ہے، حضرت خواجہ محموم کے حالات زیادہ تر مقامات معصوی سے ماخوذ ہیں، خواجہ محموم میں منافول ہیں جومولف مقامات معصوی ہی کی تالیف ہے، الله کے احوال معدن الجواہر سے منقول ہیں جومولف مقامات معصوی ہی کی تالیف ہے، صاحب عمدۃ المقامات نے روضۃ القیومیکا کہیں حوالہ نہیں دیا۔

تحفة المرشد

یه شخ نظام الدین بلخی مزاری بن محمر عزیز انصاری کی تالیف ہے، جس میں حضرت فضل احمر معصومی پشاوری (ف ۲ ۱۲۳ هے/ ۱۸۱۱ء) اور ان کی اولا دوخلفاء کا تذکرہ ہے، یہ کتاب حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی کی دختری اولا دیے احوال کے لئے خاص اہمیت کی حامل ہے، شاہ فضل احمد پشاوری اپنی اس نسبت پر فخر کرتے ہوئے فرمایا کرتے تھے:

این فقیر فضل احمد بن بنت بنت ججۃ الله حضرت خواجہ محمد نقشبند بن حضرت عورة الوقی سسسونیزی فرمودند کہ جد ما حضرت شخ میر صفر احمد قد س سرہ (مولف مقامات معصومی) ابن بنت عروة الوقی حضرت خواجہ محمد مصوم سسسرہ)

<sup>(</sup>۱) عدة ۵۰۹، عدة القامات كا فارى متن حافظ محمد ہاشم جان مجددى نے مرتب كيا جو ثندٌ وسائنن داد حيدرآ باد سندھ سے ۱۳۵۵ ميں شائع ہوا، اس متن كي عكى اشاعت كابل ہے بھى ہو پچكى ہے۔ حال ہى ميں حسين حلمى ايشق نے اى نسخ كوبصورت آفسٹ تركى سے چھاپ ديا ہے۔

ز اى نسخ كوبصورت آفسٹ تركى سے چھاپ ديا ہے۔

(۲) نظام الدين بلخى: تحفة المرشد، لا ہور، ۱۹۱۲ء، ۲

تخفة المرشد كے مولف صاحب مقامات معصوى سے بخو بى واقف تھے ان كے لئے " قدوة الحققين وغوث السالكين "كے القاب لكھے ہيں (١) تحفة المرشد سے حضرت خواجه محم معصوم کی اولا د کے وسطی ایشیاء کے حکمرانوں کے ساتھ راہ ورسم اوران کی عقیدت مندی کے علاوہ ان حضرات کے وہاں کی سیاسیات میں عمل دخل کے بعض اہم نکات بھی ملتے بي (٢) ايك مقام پروہاں كے سلاطين كامعمول يوں لكھا ہے:

عادات بادشابان خراسان چنال بود كه براى زيارت وتوجه گرفتن بعداز شام به خدمت حضرت الثال ي آمدند ..... (٣)

شاہ فضل احمد بیثاوری کے بیٹے میاں غلام فضل الله امیر معصوم غازی ملقب بدامیر شاہ كے داماد تھے(٣) يخفة المرشد كے مولف يفخ نظام الدين بخي خود ايك ذي علم بزرگ اور عالم دین تھے، انہوں نے خودایے حالات اس کتاب کے آخر میں لکھے ہیں (۵) حال ہی میں مقاصد النفیح فی شرح التے لا مام عفیف الدین سعید گازرونی کے عربی متن کا خطی نسخہ ہاری نظرے گزرا ہے جواس وقت دارالسلام برونائی کے مرکزی کتا بخانہ میں ہے اس کی كتابت الني نظام الدين بخي نے ١٢٣٠ هيں كى ہے(١) اور يبي تحفة المرشد كاسال تالف

اس کے مولف صوفی غلام محمد کا بلی ہیں تیر ہویں صدی بجری کی تالیف ہے، مولف نے ا پناشجرهٔ نسب یول لکھاہے:

صوفى غلام محد بن صوفى محرظفر بن صوفى ملامحر عمر بن صوفى محد امين بن صوفى ياينده

<sup>(</sup>٢) تفصيل كے لئے مقدمہ حاضر كاعنوان "مولف كى اولاد"

<sup>(</sup>٣) تخفة الرشدا ٣) ايضاً ١٠٥٠ ١٣٥٠ (٥) ايضاً ١٠٥٥ -١٨٣

<sup>(</sup>١) مخدوی خلیل الرحمٰن داوُدی (لا ہور ) کے ذخیر و کتب میں بینا در خطی نسخہ موجود تھا جے اب مذکورہ کتا بخانہ والول نے حاصل کرلیا ہے۔

محد المشہو ربصوفی طلاء آتش نفس کا بلی منسوب بہسم قندی .....(۱)

یعنی مولف کے جد اعلی صوفی پایندہ محمد طلا کا بلی تھے، بیصوفی پایند محمد حضرت خواجہ محمد معصوم کے خلیفہ تھے (۲)۔ انوار السالکین کے مندرجہ بالا اقتباس سے حسب ذیل نتائج اخذ ہوتے ہیں:

ا- پاینده محد" صوفی طلاء آتش نفس" کے نام ہے مشہور تھے۔

٢- وه كابل مين رہتے تھے ليكن اصلاً سمر قند كے تھے۔

٣- يه بوراخانواده "صوفی" كے لقب م شهورتها۔

٣- ان كے فرزند صوفی محمد امين بھی صاحب دعوت وارشاد تھے۔

مولف مقامات معصوی نے صوفی پایندہ محمد اور طلا پایندہ محمد کا بلی کو ایک کی بجائے دوشخصیات واضح طور سے کھا ہے، ہمیں کتاب حاضر پر تعلیقات کھے وقت یہ معلوم نہیں تھا، انو ارالسالکین کی دریافت سے اس حقیقت کاعلم ہوا ہے۔ انوارالسالکین کے مولف نقشبندی و قادری ہر دونسبتوں کے امین تھے، وہ نقشبندی سلسلہ میں شخ شیر محمد خلیفہ شخ احمد الله، محمد قطب نعمانی، حاجی سعید الله شکار پوری، حاجی مسعیدلا ہوری (۳) اور قادری سلسلہ میں سائین پی شاہ سے اجازت یافتہ تھ (۷) میکستعبدلا ہوری (۳) اور قادری سلسلہ میں انفوف کے عمومی مسائل سے بحث کی گئی ہے، حضرت خواجہ محمد معموم کی تعلیمات پر براہ راست کوئی روشی نہیں پر بی البتہ اس کا ابتدائی حصہ جس میں اپنے خاندان کے اساء کھے ہیں اس وضاحت کے لئے کافی ہے کہ صوفی عصہ جس میں اپنے خاندان کے اساء کھے ہیں اس وضاحت کے لئے کافی ہے کہ صوفی پایندہ محمد کا بی خانوادہ حضرت خواجہ سے مسلک تھا، اس کا خطی نیخہ دی خلیل الرحمٰن داؤ دی صاحب کے پاس افغانستان سے آیا تھا جے انہوں نے دیگر مخطوطات کے ساتھ حال ہی صاحب کے پاس افغانستان سے آیا تھا جے انہوں نے دیگر مخطوطات کے ساتھ حال ہی میں دارالسلام برونائی کے مرکزی کتابخانے میں محفوظ کروادیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) غلام محمصوفی کابلی: انوارالسالکین ۲-۱

<sup>(</sup>٣) انوارالسالكين ورق ٥٩-ب ينجره مهوماى كتابت يرب (٨) ايضاورق٢-ب

جواهرمعصوميه

یہ کتاب خواجہ احرحسین خان امروہوی (۱۸۷۲–۱۹۳۲ء) کی تالیف ہے، جس میں حضرت خواجہ محرمعصوم سر ہندی کے احوال، آثار اور تعلیمات بیان کی گئی ہیں، اس کے بزرگ مولف سلسلہ نقشبند یہ مجدد یہ کی گئا ہوں کے مولف ہیں لیکن تعجب ہے کہ انہوں نے حضرت خواجہ محرمعصوم کے حالات کے سلسلے میں زیادہ تر روضة القیومیہ پر انحصار کیا ہے، اگر موصوف سعی فرماتے تو انہیں اس سلسلے کے گئی اہم ما خذہم دست ہو سکتے تھے۔ بہر حال اسے روضة القیومیہ کے دفتر ثانی کا بہترین خلاصہ قرار دے سکتے ہیں جو حضرت خواجہ محرمعصوم کے احوال کے لئے مخصوص ہے گویا اس میں وہ تمام اغلاط اور غیر محقق روایات در آئی ہیں جو روضة القیومیہ کا خاصہ ہیں۔

البتہ کتاب کے آغاز میں حضرت مجدد الف ٹانی کے نسب نامے کے بارے میں جو تحقیق کی ہے وہ قابل ستائش ہے ورنہ اس سے قبل حضرت مجدد کے نسب نامہ کی گم شدہ کڑیاں اسرار بن کررہ گئی تھیں، مولف نے جواہر معصومیہ اور جواہر مجددیہ دونوں میں اس مسئلہ پرخوب بحث کی ہے، کاش اسی طرح حضرت خواجہ محمصوم کے متعلق دیگر روایات کو نقد ونظر اور روایت و درایت کے اصولوں پر پر کھ کر قبول فرماتے کین مولف کے پاس اس کی چند معلوم اور متعارف کتب کے سوا کچھ نہیں تھا مرحوم مقامات معصوی کے نام تک سے ناواقف معلوم ہوتے ہیں۔

جواہر معصومیہ لاہور سے ملک فضل الدین تاجر کتب نے ۳۲ ساھ کوشائع کی اور اس مے بعد بھی اس کے چندایڈیشن آئے تھے۔

انوارمعصوميه

یہ کتاب مولانا سیرز وارحسین شاہ (ف ۱۹۸۰ء) کی تالیف ہے، جس میں حضرت خواجہ محرمعصوم کے حالات وتعلیمات بیان کی گئی ہیں، مولف نے تمام ترموادروضة القیومیہ سے اخذ کیا ہے، فرماتے ہیں: (مولف روضة القيومية في واقعات كوبر با ابتمام سے جمع كيا ہے اور لائق واقعات كوبر با ابتمام سے جمع كيا ہے اور لائق واقعات كوتو جس خوبی سے آپ نے مرتب فرمایا ہے وہ قابل تعريف اور لائق تحسين ہے ۔۔۔۔۔ پیش نظر تالیف انوار معصومیہ میں زیادہ تر روضة القیومیہ بی سے استفادہ كرنا پڑا البتہ جہال كہیں تحقیق كے بعد تسامح نظر آیا وہاں دوسرى كتابوں سے مراجعت كركھي كردى گئي ۔۔۔۔ (۱)

روضۃ القیومیہ کے متعلق اس قتم کی خوش اعتقادی کا اظہار صرف وہی کرسکتا ہے جس کے پیش نظر دوسرے آخذ ومراجع نہ ہوں بلکہ روضۃ القیومیہ کے مولف نے جوسنین قیومیت وضع کئے ہیں ان ہیں سے اکثر کول نظر ہیں کہ کیا وہ واقعات واقعی ان سنین میں رونما ہوئے سے ؟ اس ضمن میں جہاں کہیں مولف کے قلم سے تاریخی واقعات نکلے ہیں وہ معاصر کتب تاریخ سے مطابقت ہی نہیں رکھتے زیادہ سے زیادہ صاحب روضۃ القیومیہ کے وہ بیانات محت کے قریب ہو سکتے ہیں جن کا تعلق ان کے شخ خواجہ محمد زہر سر ہندی سے ہمولف انوار معصومیہ نے لکھا ہے کہ انہوں نے روضۃ القیومیہ کے تسامحات کو دوسری کتب سے انوار معصومیہ نے لکھا ہے کہ انہوں نے روضۃ القیومیہ کے تسامحات کو دوسری کتب سے مراجعت کے بعد درست کر دیا ہے ہمیں افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ موصوف اس میں بالکل ناکا م رہے ہیں ان کے حواثی میں کہیں بھی ایسے اشارات نہیں ملتے۔

انوار معصومیہ کی کئی خوبیاں بھی ہیں مولف نے حسنات الحرمین کامن وعن اردوتر جمہ بھی شامل کتاب کرلیا ہے دوسری قابل توجہ بات بیہ ہے کہ حضرت زوار حسین شاہ مرحوم نے حضرت خواجہ محمد معصوم کے مکتوبات کی روشنی میں آپ کی تعلیمات کا احاطہ کرنے کی کوشش کی ہے۔

اکبری عہد کی کتب تاریخ میں حضرت مجددالف ثانی کا کہیں نام تک نہیں آتا، یہی حال دور جہانگیری میں تالیف ہونے والی کتب کا ہے البتہ نورالدین جہانگیر نے جس بیہودگی کے

<sup>(</sup>۱) زوارسینشاه: انوارمعصومیه ۱۲، مطبوعد کراچی، ۱۹۸۰

ساتھ حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی قدس سرہ کا تذکرہ اپنی توزک(۱) میں کیا ہے وہ قابل ندمت ہے جبکہ اس عہد کی دوسری کتابیں (۲) آپ اور آپ کے اور صاحبز ادگان کے ذکر سے یکسر خاموش ہیں ، اس طرح شاہ جہانی عہد کی کتب (۳) تاریخ بھی حضرات خواجگان سر ہند کا تذکرہ نہیں کرتیں البتہ طبقات شاہجہانی (۴) میں حضرت خواجہ محموم کا ذکر نہایت ہی عقیدت واحر ام کے ساتھ کیا گیا ہے لیکن اس کتاب کی حیثیت درباری تاریخ کی نہیں ہے بلکہ یہ تو ایک ایبا تذکرہ ہے جوعہد سلاطین کے لیاظ سے مشاہر اہل علم و دانش کی فضائل منا قب پر مشتمل ہے۔

اورنگزیب عالمگیر کے ابتدائی عہد میں جو کتب تاریخ لکھی گئیں ان میں حضرات سر ہند
کاذکر بڑے احترام کے ساتھ ملتا ہے کیوں کہ خود بادشاہ اسلسلہ کے ساتھ منسلک تھا۔
عہداورنگزیب عالمگیر میں تالیف ہونے والی جن کتب (۵) تاریخ میں حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی اور خواجگان سر ہندکاذکر ملتا ہے ان کی تفصیل ہے ہے:

<sup>(</sup>۱) جهانگیر بادشاه: توزک جهانگیری مرتبه سرسیداحمدخان علی گژهه، ۲۷۲،۳۰۸،۳۲۸۱ء

<sup>(</sup>۲) عهد جهاتگیری دوسری کتب تاریخ میں ولی سر ہندی کی تاریخ جهاتگیرشاہی جمدشریف معتدخان کی اقبال نامه کر جہاتگیری خواجه کامگار مینی کی آثر جهاتگیری وغیرہ ملاحظه کریں۔

<sup>(</sup>۳) شاہ جہانی عہد کی معروف کتب تاریخ میں مرزامجم امین قزوی کی پادشاہ نامہ (بیہ بنوز غیر مطبوعہ ہے۔ اس کے ابواب تراجم مشاہیر ڈاکٹر مجرسلیم اختر نے مرتب کر کے رسالہ اردوکرا چی ج۵۵ ش ا – ۱۹۷۹ء) میں شائع کردیا ہواب تراجم مشاہیر ڈاکٹر محرسلیم اختر نے مرتب کر کے رسالہ اردوکرا چی ج۵۵ ش ا – ۱۹۷۹ء) میں شائع کردیا ہے جا بعبد الہوری کا بادشاہ نامہ مطبوعہ کلکتے، ۱۸۲۱ – ۱۸۷۱ء، محمد صادق ملقب بہ صادق خان کا شاہ جہان نامہ (اس کا فاری متن ہنوز غیر مطبوعہ نامہ (خطبی ننے برئش میوزیم)، محمد طاہر آشناء، ملقب بہ عنایت خان کا شاہ جہان نامہ (اس کا فاری متن ہنوز غیر مطبوعہ کے انگریزی ترجمہ مرتبہ Begley اور کی۔ کہ مسالح مطبوعہ کا ہور کا ہوری کاعمل صالح مطبوعہ کا ہور

<sup>(</sup>س) رك بمقدمه بذابعنوان "طبقات شاه جهاني"

<sup>(</sup>۵) موزخین و ناقدین عصر حاضر نے ان کتابوں پر تنقیدی آراء کا اظہار کیا ہے جو ہمارے موضوع سے خارج ہے، ہم صرف تراجم مشائخ کے سلسلہ میں مختصر بحث کررہے ہیں۔

عالمكيرنامه

یہ منٹی محمد کاظم شیرازی کی تالیف ہے جو اورنگزیب عالمگیر کے پہلے دس سالوں کے واقعات پرمشمل ہےاور ۸۷۰ اھ/۱۹۲۹ء کے وقائع پرختم ہوجاتی ہے۔

جنگ تخت نشینی (۱۰۲۸ه/۱۰۱۵) کے دوران شخرادہ شجاع کوشکست دینے کے بعد داراشکوہ کی طرف متوجہ ہونے سے قبل خواجہ محمد سعید وخواجہ محمد معصوم دونوں اورنگزیب کے حضور باریاب ہوئے تو بادشاہ نے تین سواشر فیاں بطور انعام پیش کیں:

..... شخ محرسعید وشخ محرمعصوم پسران مغفور مرحوم واقف اسرار حقائق وعلوم شخ احمد سر مندی که هر یک فضائل و کمالات صوری ومعنوی خلف الصدق آل سالک مسالک طریقت وعرفان است بانعام سه صدا شرفی ..... بانعامات لا نقه مورد نوازش گردیدند.....(۱)

ای طرح اورنگزیب نے اپنے تیسرے جلوس (۲۰۰ اھ/ ۱۹۲۰ء) کو حضرت خواجہ محدسعید کود ہلی طلب کیا آپ ان دنول مختلف امراض میں مبتلا تھے لیکن اس کے باوجود بادشاہ سے تعلق خاطر کی بناء پر آپ تشریف لے گئے (۲) تو اور نگزیب نے آپ کو''خلعت اور دو ہزاررو پے' انعام کے طور پر دیے ، کاظم شیرازی نے لکھا ہے:

"..... بتقوی شعارشخ محمر سعید خلف شیخ احمد سهرندی خلعت و دو هزار روپیه.....

مرحمت شد (۳)" مرآ ة العالم

یہ بخاورخان (۴) (ف ۱۹۹۱ه/۱۹۸۵ء) کی تالیف ہے جس میں اس کی معاونت شخ محمد بقاسبار نیوری (ف ۱۹۹۴ه/۱۹۸۹ء) نے کی تھی بیتاریخ ۲۵۰۱ه/۱۹۲۷ء (و

<sup>(</sup>۱) محمد کاظم شیرازی: عالمگیرنامه ۲۹۳

<sup>(</sup>٢) مقامات معصوى كتاب حاضررك مقدمه "تعلقات اورنگزيب بهخواجه محرسعيد"

<sup>(</sup>٣) عالمگيرنامه ٥٩٥

<sup>(</sup>٤) رك مقدمه ماضر بعنوان رياض الاولياء" بنائر حضرت مجدد الف ثاني كے امرائے عصرے تعلقات

بہ بعد) ممل ہوئی جو تخلیق آ دم ہے لے کر اور نگزیب عالمگیر کے پہلے دی سالہ عہد حکومت تک کے واقعات پر مشتل ہے، یہ تاریخ عہد عالمگیر کے واقعات کے لئے اصل ماخذ کی حیثیت رکھتی ہے، اس کی ایک اور قابل توجہ خولی ہیہ ہے کہ اس عہد کے علماء مشائخ اور دیگر اہل فن کا تذکرہ بڑے دلنشین انداز میں تحریر کیا گیا ہے، لکھا ہے کہ حضرت خواجہ محدسع بن حضرت مجددالف ثانی چوتھے جلوس عالمگیری (۱۷۰۱ھ/۱۷۲۰ء) میں اورنگزیب سے ملے تو بادشاہ بہت ہی تعظیم واحرّ ام ہے پیش آیا خواجہ محرسعید سرہندی کے صاحبزادے شخ محرفرخ متعددمرتبهاورنگزیب سے ملےاورانہیں بادشاہ نے ہرمرتبہنوازاحضرت خواجہ محمد معصوم کے بارے میں لکھا ہے کہ بادشاہ کی استدعا پر آپ چند مرتبداس سے ملاقات کے لئے گئے تو وہ بہت ہی " تحلیل وتکریم" کے ساتھ پیش آیا، اور وضاحت کی ہے کہ آپ کے چھ کے چھ صاحبز ادگان بھی بادشاہ کی نظر میں'' بغایت معزز'' ہیں، بتایا ہے کہ اس خانوادہ کے خلفاء ومریدین'' اقطار واکناف عالم''میں احاطہ تثارے باہر ہیں،حضرت مجد دالف ٹانی کے فرزنداصغر شیخ محریجیٰ کے متعلق لکھاہے کہ وہ متعدد مرتبہ اور نگزیب کے پاس گئے اور "موردمراحم واعطاف شہنشائی" ہوئے (۱) جس سے خاندانی تحریرات کی تقیدیق ہوجاتی ے کہ بیصا جزادے سفروحضر میں اورنگزیب کے ساتھ رہتے تھے۔

یہ کتاب محمر ساقی مستعد خان کی تالیف ہے، مولف اورنگزیب کے ''احکام مخفیہ'' جو تحری صورت میں تھے بادشاہ کو اصلاح کے لئے دکھانے پر مامور تھا(۲) اورنگزیب کی وفات (۷۰۷ء) کے بعد عنایت خان کشمیری کی تجویز پراس نے اورنگزیب کے طویل عہد حکومت (۱۲۵۸–۷۰۷ء) کی تاریخ نہایت مخضر طور پر کھی اور اسے اس کام کی تحمیل کے کومت (۱۲۵۸ مرکاری دستاویزات مہیا کی گئیں چنانچہ اس نے بادشاہ کی وفات کے صرف تین لئے تمام سرکاری دستاویزات مہیا کی گئیں چنانچہ اس نے بادشاہ کی وفات کے صرف تین (۱) بخاورخان: مراۃ العالم مرتبہ ساحدہ علوی، لاہور، ۱۹۷۹ء، ۲۰۱۲/۳ مراۃ العالم تاحال غیر مطبوعہ اس کا صرف وہ حصالے جو اپنے انہوں کا کھیا ہے۔ اس کا صرف وہ حصالے مرتبہ ساحدہ علی کہ کا کہ اس کا مرتبہ ماتی مستعد خان: آئر عالگیری، ۲۵۳ کلکتہ ۱۸۷۱ء

سال بعد ۱۰ اء کومآثر عالمگیری کے نام سے اس کی تعمیل کی (۱)۔

اس کتاب کا مولف حضرات نقشبند کے خاص عقیدت منداور مرآ ۃ العالم کے مولف بختاور خان کا'' منشی و دیوان' تھا(۲)۔ جس کی صحبت میں رہتے ہوئے وہ مجددی حضرات کے ساتھ اچھے تعلقات رکھتا تھا، اس کی حضرت شخ محمر نقشبند ٹانی بن حضرت خواجہ محمد معصوم کے ساتھ مراسلت بھی تھی، خواجہ نقشبند ٹانی نے اس کے نام اپنے ایک مکتوب میں حاجی عبدالغفار کی سفارش بھی کی ہے(۳)۔

آثر عالمگیری میں خواجہ سیف الدین بن خواجہ محمد معصوم کا دو جگہ ذکر آیا ہے، اول ۱۰۷۸ ایکر جلم ایک جساتھ بطور کا ۱۲۲۸ ایکو جب کے ساتھ بطور گواہ تشریف فرما ہے کے ساتھ بطور گواہ تشریف فرما ہے (رہائش پاسبان) میں گواہ تشریف فرما تھے (م) دوسرے ۱۸۰۰ھ/۱۲۹۹ء کو یاتش خانہ (رہائش پاسبان) میں جو کہ شیخ کے قیام کے لئے مقررتھا میں بادشاہ رات کو امور مملکت سے فرافت کے بعد ملاقات کے لئے جاتا، کچھ دیران کی صحبت میں رہتا (۵) یہی وہ یاتش خانہ ہے جس میں اورنگزیب آپ کی خدمت میں سلوک کی منازل طے کرتا تھا (۲)۔

ای طرح خواجہ محمد نقشبند ٹانی جواور نگزیب کی دئی مہمات میں عرصہ تک اس کے سَاتھ رہے تھے دومر تبدان سے ملاقات کا ذکر کیا گیا ہے۔ ایک مرتبہ ۱۹۹۱ھ/۱۹۹۱ء کو جب کہ اور نگزیب شولا پور کی تنجیر کے بعد فتح بیجا پور کے لئے جا رہا تھا (ے) دوسرے ۱۹۹۹ھ/۱۹۸۱ء کو بیجا پور کے دوسرے ۱۹۹۹ھ/۱۹۸۱ء کو بیجا پور کے والی ابوالحن کی دختر ٹانی کے ساتھ خواجہ محمد نقشبند ٹانی کے صاحبزادے

<sup>(</sup>١) الينا ١٨- ١٩ الينا ١٩)

<sup>(</sup>۳) محمنقشبند ثانی: وسیلة القول ۱/۵۵/۰۹، اس حاجی عبدالغفار کا مکتوب ۱/۸۰–۸۱/۳۹-۴۹ میں بھی ذکرآیا ہے

<sup>(</sup>٣) محدساقی مستعدخان: مآثرعالمگیری ۸۷ (۵) ایضا ۸۳

<sup>(</sup>۱) ان صحبتوں کا تذکرہ مکتوبات معصومیہ اور مکتوبات سیفیہ میں جا بجاملتا ہے تفصیل کیلئے مقدمہ حاضر کاعنوان'' حضرات صاحبز اوگان اور نگزیب کی مصاحبت میں'' ملاحظہ کریں (۷) ساقی ، مستعدخان: آثر عالمگیری۲۸۶

بیخ محرعمرکاعقدخوداورنگزیب نے کروایا(۱)۔ حیات حضرت خواجہ محمد معصوم کے ماخذ کا جائزہ لینے کے بعد اب مقامات معصوی کا تجزید کیا جارہا ہے تا کہ ان ماخذ کے مقابلہ میں کتاب حاضر کی اہمیت واضح ہوسکے۔

<sup>(</sup>۸) ایننا ۳۱۳ آژ عالمگیری کافاری متن ایشیا تک سوسائی کلکتہ ہے ۱۸۵۱ء کوشائع ہواتھا اس کالمخص انگریزی ترجمہ جادو ناتھ سرکار نے کیا جو فدکورہ ناشر نے ۱۹۵۷ء کوطبع کیا اس کا اردوتر جمہ ازمحمہ فداعلی طالب جامعہ عثانیہ حیدرآ باددکن نے ۱۹۳۲ء میں جھایا تھا۔

## منیخ صفراحمه معصومی مولف مقامات معصوی

شخ صفراحمد حضرت خواجہ محمد معصوم کے نواسے، حضرت مجد دالف ٹانی کے نواسے میر محمف اللہ کے بیٹے اور حضرت شخص بغۃ الله بن حضرت خواجہ محمد معصوم کے داماد و خلیفہ تھے۔ آیا واحد اد

بیخ صفراحمد حضرت مجدد الف ٹانی کے برادر حقیقی شیخ عبدالرزاق بن مخدوم عبدالا حد کی اولا دیس سے متصانبوں نے اپنانسب اس طرح لکھا ہے:

( شیخ صفراحمہ) بن شیخ محمد فضل الله بن قاضی شیخ عبدالقادر بن شیخ محمد امین بن شیخ عبدال درور من مناسب (۱) قدیم باری میں میں است

عبدالرزاق بن مخدوم عبدالاحد (۱) قدس اسرار بم مولف نے اپنے اجداد کے حالات مختصراور اپنے والدگرامی شیخ محمر فضل الله (۱۰۵۰ –

انہوں نے اپنے والد کے حالات پراپنی دومتقل کتابوں کا بھی ذکر کیا ہے (۳)۔

حضرت مجددالف ٹانی کی وصیت تھی کہ ہم نے سنت نبوی صلی الله علیہ وسلم کے مطابق ہر عمل کرنے کی کوشش کی ہے، البتہ ایک عمل ہم نہیں کر سکے کہ حضور صلی الله علیہ وسلم نے البتہ ایک عمل ہم نہیں کر سکے کہ حضور صلی الله علیہ وسلم نواسوں کو اپنے کندھوں پر اٹھایا ہے اگر ہماری وفات کے بعد ہمارے ہاں نواسہ تولد ہوتو اسے ہماری قبر پر بٹھایا جائے تا کہ یمل جو ہم اپنی زندگی میں نہیں کر سکے وہ وفات کے بعد ہماری قبر پر بٹھایا جائے تا کہ یمل جو ہم اپنی زندگی میں نہیں کر سکے وہ وفات کے بعد ہوجائے چنانچہ اس اہم مقصد کے لئے حضرت مجددالف ٹانی کے جس نواسے کا انتخاب ہوا

<sup>(</sup>۱) کتاب حاضر ۱۸ -۳۱۲،۱۹ - ۳۳ (متن) یهان صاحب عمدة المقامات کومهو به و ارانهون نے قاضی عبدالقادرکو براہ راست شیخ عبدالرزاق کا فرزند سمجھ لیا ہے (۲۳۳) یعنی ان سے مندرجہ بالانسب میں ایک نام شیخ محمدامین رہ گیا ہے کو یا شیخ عبدالقادر شیخ عبدالرزاق کے پوتے تھے بینے ہیں۔
محمدامین رہ گیا ہے کو یا شیخ عبدالقادر شیخ عبدالرزاق کے پوتے تھے بینے ہیں۔
(۲) کتاب حاضر ۲۲ ۲ - ۲۰۰۰ (متن)

<sup>(</sup>٣) تفصیل کے لئے ملاحظہ دمقدمہ کندا کاعنوان ' تالیفات میرصفراحمہ'

وه يبي ميرمحم فضل الله تص(١)\_

حضرت میرفضل الله کے والدیعنی مولف کے داداشخ عبدالقادر سر ہند کے قاضی تھے، جب ۱۹۸۸ ای ۱۹۵۸ میں ان کا انتقال ہوا تو اورنگزیب نے مولف کے والد میر محمرفضل الله کوان کے بجائے قاضی مقرر کیا (۲) اورنگزیب اس وقت تخت نشین ہو چکا تھا۔ ای سال حضرت خواجہ محم معصوم کی دختر صفیہ سے انہی میر محمدفضل الله کا نکاح ہوا (۳) لہذا مقامات معصومی کے مولف حضرت خواجہ کے نواجہ کے نواجہ کو اے ہوئے۔

مقامات معصوی کے مولف شیخ صفر احمد مادری طور پرضیح النسب سادات میں سے تھے،
مولف کی نانی یعنی حضرت خواجہ محمد معصوم کی زوجہ محتر مدروم کے سادات میں سے تھیں۔
اس خانواد ہے کے ایک فر دمیر رمضان روم سے ہندوستان تشریف لائے اور لا ہور
میں سکونت اختیار کرلی (۴) انہی کے فرزند میر صفر احمد رومی کی دختر ثانی رقیہ سے حضرت
خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کا نکاح ہوا (۵)۔ مولف نے خود وضاحت کی ہے کہ ان کی کوئی
نرینداولا دنہیں تھی اس لئے ان کے نام پرمیرانام صفر احمد رکھا گیا (۲)

یمی میرصفر احمد رومی (ف ۱۰۳۸ه/۱۹۲۸ء) حضرت مجدد الف ثانی کے مکتوب الیہ (۷) اور خلیفہ تنے (۸) اس مبارک شادی کی تحریک لا ہور کے نامور عالم اور حضرت مجدد الف ثانی کے خلیفہ نامدار حضرت ملامحمد طاہر لا ہوری نے کی تھی اور انہیں کی سعی جمیلہ سے یہ عقد مسنون ہوا، اس کارنیک کے سلسلے میں جضرت امام ربانی مجدد الف ثانی عرصہ سے یہ عقد مسنون ہوا، اس کارنیک کے سلسلے میں جضرت امام ربانی مجدد الف ثانی عرصہ

<sup>(</sup>۱) كتاب بذا ۱۵ سوتعليقات متن ۱۲/۳۶۲ - ۱۲ (۲) كتاب حاضر ۲۹ س

<sup>&</sup>quot; (٣) كمال الدين محمد احسان: روضة القيومية ٢/ ٢٣٣ احمد ابوالخير: بديه أحمديه ٣٦

<sup>(</sup>۷) کتاب حاضر ۱۷/۱۱-۱۷ مولف روضة القيوميه (۱۱۹۱) نے لکھا ہے که میرصفر احمد رومی روم سے مندوستان آئے تھے جو محیح نہیں ہے مولف مقامات معصومی کی اس خاندانی روایت کے مقابله میں روضة القیومیہ کا اختلاف چندان قابل تو جنہیں ہے۔ (تعلیقات کتاب ہذا ۱۷/۱۱-۱۷)

<sup>(</sup>۵) كتاب عاضر ٢٧، روضه ٢/٢-٥ (حضرت خواجه كى تمام تراولا داى خاتون كے بطن سے تھى)

<sup>(</sup>١) تفصيل كے لئے مقدمہ مُزاتحت" مولف كانام" (١) كتوبات ١٥/٣،١٢٤/ (١)

<sup>(</sup>٨) كتاب عاضر ٢٢/٣-٥

تک لا ہور میں مقیم رہے(۱) انہی خاتون جنت نشان رقیہ بنت میر صفر احمد رومی کے بطن سے جو آخری صاحبز ادی صفیہ تولد ہوئیں ان کا نکاح مولن کتاب مقامات معصومی کے والد سے ہوا۔

حضرت مجددالف ٹانی قدس سرہ کی تین صاحبزادیاں تھیں اول رقیہ جوشیرخوارگی میں ہی فوت ہوگئیں دوم ام کلثوم صرف پندرہ سال کی عمر میں خضرت مجدد الف ٹانی کے حین حیات فوت ہو کئیں اور سوم خدیجہ جو بقید حیات رہیں (۲) حضرت مجدد الف ٹانی کی تمام تر دختری اول دانہی کے بطن سے ہے۔

انہی بی بی خدیجہ بنت حضرت مجددالف ثانی کا نکاح حضرت مجددالف ثانی کے وصال کے جھے ماہ بعد حضرت قاضی عبدالقادر سے ہوا (۳) اس خاتون عفت مآب کے بطن سے حسب ذیل اولا دہوئی:

خواجه کی الدین (محرم بارگاه سلطنت اورنگزیب) (۴)، حاجی میرمحد فضل الله (والدمولف مقامات معصومی متولد بسال ۴۵۰۱هه) اور شیخ عبداللطیف (متولد معصومی متولد بسال ۴۵۰۱هه) اور شیخ عبداللطیف (متولد معماحب اورنگزیب) (۵)، بیٹوں کے علاوہ ان کی سات بیٹیاں (۲) مجمی تھیں یعنی خاتم جیو، رشیدہ، ام سلمی، دختر (نام نامعلوم) (۷)

<sup>(</sup>۱) ایضاً ۱۷-۲۷ نیز بعض تاملات کے لئے اس کتاب کے متن پر ہمار ہے تعلیقات ملاحظہ کریں

<sup>(</sup>٢) لشمى: زبدة المقامات ٣٢٦ (صاحبز اديول كے نام روضة القيوميه (١/١٥) عاخوذين)

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ٣١٣

<sup>(</sup>۳+۴) تفصیل کے لئے دیکھئے مقدمہ ہذا بعنوان' بنائر حضرت مجدد الف ثانی اورنگزیب کی مصاحبت میں'' مولف روضة القیومیہ (۱/۷۳) نے خواجہ غلام محی الدین کا نام غلام محر لکھا ہے جو سیحے نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۲) کمال الدین محمد احسان: روضة القیومیه ا/ ۱۳۱۷ (اس کتاب کے مولف نے حاجی میرمحموضل الله کی اولاد کی جو تفصیل اور ترتیب بتائی ہے وہ مقامات معصومی سے متفاوت ہے۔ ظاہر ہے اپنے خاندان کے بارے میں جوتفصیل صاحب مقامات معصومی نے بتائی ہے وہ روضہ کے مقابلہ میں صحیح ترین ہے۔ مولف مقامات معصومی نے لکھا ہے کہ میرے والد کے برادر بزرگ کا نام خواجہ کی الدین ہے (۳۲۲) اور یہ بھی وضاحت کی ہے کہ میرے والد اپنے والدین کے فرزنداوسط تھے (۳۲۵)

<sup>(4)</sup> روضه ا/١٩ ٣ ان سب حضرات كي اولا دكيليَّ ملاحظه بومقدمه بنراسي منسلك شجرة مولف

ان میں سے حاجی میرمحد فضل الله كاعقدمسنون صفید بنت خواجه محممعصوم سے ہوا يمي مولف مقامات معصوی کے والدمحترم ہیں۔

حاجی میرمحد فضل الله کی اولا دمیں سے جارلز کوں اور ۲ لڑکیوں کا ذکر ملتا ہے سب سے پہلے فرزند کی ولا دت سے صرف دوروز بعد ہی وفات ہوگئی(۱)ان میں بڑے شیخ عزالدین احمر(۲)(۱۰۷۳-۱۰۱۰ه)، دوسرے شیخ حسام الدین احمد(۳)(۱۰۷۹-۱۱۱۹ه) اور تیسرے مجدالدین احمد میرصفراحمد (مولف کتاب مقامات معصومی) ہیں صاحبز ادیوں میں سے حصد منسوب بہ سے روح الله (٣) بن خواجه محد اشرف بن حضرت خواجه محم معصوم اور اساء منسوب به منتخ محمرعثان بن خواجه سيف الدين بن حضرت خواجه محم معصوم (۵)\_

مینے عزالدین احمد بن مینے محد فضل الله حضرت خواجه سیف الدین کے داماد تھے ان کی صاحبزادی بی بی زہرہ ان سے منسوب تھیں، بی بی زہرہ کے انقال کے بعد حسن النساء بنت حضرت مروح الشريعت سے ان كا نكاح موا (٢) \_ شيخ عز الدين احمد لاولد بى فوت مو

شیخ حسام الدین احمد بن شیخ محمر فضل الله کے تین بیٹے اور ایک بیٹی تھی بیٹوں میں نظام الدين، جلال اور وجيه الدين بير تينول لا ولد تنظي، ان كى بيثي شيخ نورالحق بن حضرت وحدت ہےمنسوب تھی (۸)۔

حفصہ بنت شیخ محمر فضل الله (شیخ روح الله بن شیخ محمد اشرف ہے منسوب تھیں ) کے بطن ہے ایک بیٹانو راحمداورایک بیٹی سارہ (منسوب بےمحد کرامت اللہ بن محمد سالم) تھی نور احمد کی صرف ایک بیٹی معصوم النسائھی (۹)۔

بی بی اساء کے بطن ہے کوئی اولا رہیں ہوئی (۱۰)۔

<sup>(</sup>٣) الضأاو٣-٢٩٢مع تعليقات (۱) كتاب طاضر ۱۷ (۲) كتاب طاضر ۱۹۹-۱۹۹۱ (٧) الصنأ • ٣٣٢،٣٣٠، روضة القيومية ا/١٩٧ (٤) بديا احديد٢ ٣ (عاشيه) (١)رك تعليقات كتاب حاضر ٩٩/١٥-٨ (٩) بديرًا حمديه ١٩ (١٠) الضأ٠٧ (٨) ركتعليقات كتاب حاضر ٢/٣٩٢

## ميرصفراحرمعصوي

کباب حاضر مقامات معصومی کے مولف ہیں ان کے حالات زندگی متعارف اور مطبوعہ تذکروں میں نہیں ملتے ہم نے صرف ان اشارات کی بنیاد پران کے حالات مرتب کئے ہیں جو کتاب حاضراور معدن الجواہر میں جابجا ملتے ہیں۔

ولادت

مولف نے خودوضاحت کی ہے کہان کی ولادت ۱۵ ذی قعدہ ۱۰۸۶ ھے/ ۳۱ جنوری ۱۲۷۲ءکوہوئی:

ولادت این آواره درسال بزارو بهشادوشش بجری و پانز د بهم شهر ذی قعده دست داد (۱)

اس کے علاوہ مختلف واقعات کے اندراج کے دوران جا بجا اپنے سال ولا دت کی طرف اشارات کئے ہیں:

مولف نے بتایا ہے کہ آغاز تالیف(۲) (۱۳۲۱ھ) کے وقت میری عمر ۴۵ سال ہے(۳)۔

اس طرح مولف کا سال ولا دت ۱۰۸۷ه ه (۱۳۲۷–۳۵) برآمد ہوتا ہے۔ مولف نے لکھا ہے کہ حضرت خواجہ مجم معصوم کے وصال (۷۹۱ه) کے وقت میری عمرآ ٹھ سال تھی (۴) یعنی (۷۹+۱+۸=۸۷۱ه) گویا ایک سال کو جاری برس کے طور برشار کیا ہے۔

حضرت جمۃ الله محمد نقشبند ٹانی بن حضرت خواجہ محمد معصوم کے وصال ۱۱۱۵ھ کے دوران مولف ۲۸ سال کے تنص (۵) یعنی ۱۱۱۵–۲۸=۸۷ اھ

مولف نے مزیداشارہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ حضرت خواجہ سیف الدین بن حضرت

<sup>(</sup>۱) کتاب ماضر ۹۵ ۲۲/۳۹

<sup>(</sup>٢) الينا ١١/٣-٥ (كوياليك سال روال سال كے طور پرشاركيا كيا ہے) (٣) اليناس

<sup>(</sup>م) اليناك ا/١٠ (٥) اليناك٢٩

خواجہ محم معصوم کے وصال ۹۶ او کے وقت میری عمر صرف دس سال تھی (۱) اس طرح (۱۰۹۱–۱۰)۸۲ اھ ہی برآ مدہوتا ہے۔

اپنے سال ولا دت کی طرف اشارات کے دوران چندمقامات پرمولف سے سہوبھی ہوا ہے، ایک مقام پرلکھا ہے کہ میری ولا دت سے پہلے حضرت مروج الشریعت کا وصال ہو چکا تھا (۲) حالا نکہ مولف خود ہی اس فصل میں حضرت مروج الشریعت کا سال وصال ۱۰۸۳ ہے لکھ چکے ہیں (۳) گویا (۱۰۸۲ – ۱۰۸۳ هے) مولف اس وقت صرف تین سال کے تھے۔

بحث کا حاصل ہے ہے کہ مولف کا سیح سال ولادت ان کی اپنی تحریرات کی بنیاد پر ۱۸۶۱ھ ہے۔

مولف كانام

مولف نے مقامات معصومی کے آغاز میں اپنانام یوں لکھاہے:

اما بعد برخوشه چینان ارباب ولایت ..... مخفی نماند که بندهٔ دوراز کار ..... صفراحمد فضلی معصومی بن معرفت و ولایت دستگای ..... شیخ محمد فضل الله العمری الاحمدی .....(۴)

ا ہے والدگرامی حضرت شیخ محم فضل الله کے حالات کے ضمن میں اپنے خود نوشت حالات میں اپنے خود نوشت حالات میں اپنا پورانام یوں تحریر کیا ہے:

عاجز شکته بال ..... جامع این مقامات فرخنده نکات مجدالدین احمد ابوالبرکات طقه بگوشان اولیا و صمیمی صفراحم معصومی عفاالله ......(۵)

مولف نے وضاحت کی ہے کہ حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کالقب'' مجدالدین' تھا (۱) اس لئے میرا ایک نام اس مبارک لقب پر مجدالدین احمد رکھا گیا اور حضرت

<sup>(</sup>۱) الينا ۲۳ م ۱۰-۱/ الينا ۱۱ الينا ۱ الينا ۱ الينا ۱ الينا ۱ الينا ۱۱ الينا ۱۱ الينا ۱۱ الينا ۱۱ الين

<sup>(</sup>٣) ايينا٢٣ (٣) كتاب عاضر٣-٣

<sup>(</sup>۵) ايناً ۲۹۳ (۳) ايناً ۵۵/۱۰ (۵)

مجددالف ٹانی علیہ الرحمتہ کی کنیت'' ابوالبر کات'(۱) تھی اس لئے میری کنیت بھی یہی مقرر کی ٹیکن ساتھ ہی یہ کہا گیا کہ ان کامشہور نام صفر احمد ہوگا کیوں کہ بینام ان کے جد مادری میر صفر احمد روی کا تھا چونکہ ان کی کوئی نرینہ اولا دنہیں تھی اس لئے ان کے نام پرمیرا نام صفر احمد رکھا گیا تا کہ دنیا میں ان کی یا دگار رہ جائے:

مجدالدین .....که لقب حضرت ایثال بوده وکنیت ابوالبرکات معین فرموده که کنیت حضرت مجددالف ثانی است رضی الله تعالی عنه و گفتند که اشهرنام های صفر احمد باشد که نام جدشریف مادری مااست وایثال را اولا دیسری نمانده پس بایس تقریب نام ایثال نزدا هل روزگار باشد (۲)

مولف کی والدہ کومولف کی ولادت سے پیشتر عالم رویا میں حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری قدس سرہ کی زیارت ہوئی تو انہوں نے فر مایا کہ تبہار کے ہاں جوفرزند تولد ہو اس کانام میرے نام پرر کھنا، چنانچہ مولف کا ایک نام معین الدین بھی رکھا گیا تھا (۳)۔ اس طرح مولف کے اساء معین الدین، مجدالدین احمداور صفر احمد رکھے گئے لیکن ان میں جس نام کو شہرت ہوئی وہ موخرالذکر یعنی ''صفر احمد'' تھا مولف نے اپنی کتاب معدن الجواہر میں اپنانام صرف مجدالدین احمد ہی لکھنے پراکھنا کیا ہے (۴)۔ مولف کی تعلیم مولف کی تعلیم

مولف نے مروجہ علوم کی تخصیل کا آغاز اپنے والدگرامی کی خدمت میں کیاان کے والد اس عہد کے درجہ اول کے مدرسین میں تھے، انہوں نے اپنے بزرگوں (۵) کے علاوہ صدیث کی سند حضرت سیرزین العابدین مدنی سے بھی کی تھی (۲) انہوں نے مدتوں درس دیا

<sup>(</sup>۱) زبرة القامات ۳ (۲) كتاب عاضر ۹۵

<sup>(</sup>٣) ايضاً ٩٣ - ٢.٩٥ (٣) معدن الجوابر ٢

<sup>(</sup>۵) شیخ میرمحمد فضل الله نے شرح وقایہ حضرت خواجہ محمد معصوم سے پڑھی (مقامات معصومی ۳۱۸) اس کے علاوہ حضرت خواجہ محمد معصوم سے پڑھی (مقامات معصومی ۳۱۸) اس کے علاوہ حضرت خواجہ محمد معید ،علامہ محمد فرخ ، ملا بدرالدین سلطانپوری اور اپنے والد قاضی عبدالقادر سے تخصیل کی (ایصناً) (۲) ایسنا ۱۱/۳۲–۱۵ (نیز تعلیقات)

اوراس امر خیر میں اتنا غلوتھا کہ جمعہ کے روز بھی طلبہ کورخصت نہیں دیتے تھے(۱) مولف نے مروجہ کتب شرح مواقف اور مشکلوۃ المصابح وغیرہ اپنے والدگرامی سے پڑھیں وہ اپنے اس جیٹے اور ہونہار شاگرد کے علمی مباحث سے اس قدر متاثر تھے کہ درس میں شامل کتب درسیہ کے حواثی پر اپنے اس فرزند کے اقوال کو ان کے نام کے ساتھ جا بجاقلم بند کر رکھا تھا (۲) اس کے علاوہ مولف نے فیض الباری شرح صحیح بخاری تالیف شیخ محمد اعظم بن حضرت خواجہ سیف الدین کے چندا جزاا ہے والدگرامی سے سبقاً پڑھے (۳)۔

مولف نے بیمی وضاحت کی ہے کہ تیرہ سال کی عمر میں (۱۰۹۹ھ/۱۸۸۸ء) کو جب اسے والد کے ہمراہ ملتان گئے تو سید ابراہیم بن مخدوم رابع محمد یوسف گردیزی کی خدمت میں خانقاہ گردیزیہ میں جا کرعلم منطق کی مشہور کتاب شرح شمسیہ کا درس لیا (۴)۔

شيوخ طريقت

مولف نے اپنے مشائخ میں سے حضرت میر محمر فضل الله (والدخود)، حضرت شخ صبغت الله، حضرت حجة الله محمر نقشبند ثانی اور حضرت خواجه سیف الدین قدس اسرار ہم کی عنایات خصوصی کا جابجا تذکرہ کیا ہے۔

ايخ والدكرا ي كو اپنا پيراول واستاد كامل "بتايا ب

والدبزرگوار این ذرهٔ بی مقدار را که پیر اول و استاد کامل این عاصی نابکار اند.....(۵)

.....حضرت والد بزرگوار کہ پیرعالی مقدارای نیاز مند نیز بودند.....(۲)

مولف نے اپنے نام کے ساتھ نسبت ''فضلی'' اپنے والدگرای میر محمد فضل اللہ کے ساتھ اپنے ای اختصاص کی بنا پر کھی ہے(۷)۔

<sup>(</sup>۱) الينا (۲) الينا (۹٥ الينا (۱)

<sup>(</sup>٣) الضاً ٢٥١-١٩/١١-١ (مع تعليقات)

<sup>(</sup>م) ایناً ۲۷ (۵) کتاب طافر ۲۹۳-۱۰ (۲) ایناً ۹۵

<sup>(</sup>٤) ركبمقدمه بذابعنوان مولف كانام

والدگرامی کے بعد مولف نے اپنے شیوخ میں دوسرا نام حضرت شیخ صبغت الله(۱)

بن حضرت خواجہ محم معصوم قدس سر جما کا لکھا ہے، مولف مقامات معصومی کی تحمیل ہے قبل
حضرت شیخ صبغت الله کے حالات پر مستقل کتاب معدن الجواہر کے نام سے تالیف کر چکے
سے (۲) جس میں انہوں نے اپنے اس شیخ بزرگوار کے ساتھ اختصاص کا جا بجاذ کر کیا ہے،
مقامات معصومی میں لکھتے ہیں کہ حضرت شیخ صبغۃ الله نے اپنے آخری ایام حیات میں مجھے
مقامات معصومی میں لکھتے ہیں کہ حضرت شیخ صبغۃ الله نے اپنے آخری ایام حیات میں مجھے
اپنی ضمنیت کی بشارت دی تھی جس کے آثار بھی ظاہر ہوئے:

عالی حضرت این فدوی آستان را مدتی چند پیش از وصال خود در همن مقدسه گرفته

.....وآ ثار بسیار که متر تب بر معامله ضمدیت است در می یا بی ، فوقع کمابشر (۳)

مولف نے معدن الجواہر میں خود وضاحت کی ہے کہ وہ حضرت شیخ صبغت الله کے خلیفه کجاز ہیں (۴)۔ ای اختصاص کا مظہر ہے کہ مولف نے مقامات معصومی میں بہت ی روایات شیخ محرصبغت الله کی سند ہے تحریر کی ہیں (۵)۔

مولف کوحضرت ججۃ الله محمد نقشبند ٹانی بن حضرت خواجہ محمد معصوم رحمتہ الله علیہا ہے بھی خصوصی لگاؤتھا، مولف کے معاصر کمال الدین محمد احسان نے انہیں حضرت ججۃ الله کا مرید بتایا ہے (۲)۔

> مولف نے اپنے بعض مریدین کا بھی ضمنا ذکر کیا ہے۔ مولف کے سلاطین وامراء سے روابط

مولف نے سلاطین ہند میں ہے محم معظم بہا در شاہ عالم خلد منزل بن اورنگزیب سے اپنی ملاقات اور اس کے ساتھ اپنے توسل کا بھی ذکر کیا ہے اسی طرح فرخ سیر کو بھی نہایت

<sup>(</sup>۱) شیخ صبغت الله کے حالات کے لئے ملاحظہ ہو کتاب حاضر ۲۶۳-۲۹۰ ومعدن الجواہر

<sup>(</sup>٢) تفصيل كے لئے ديكھئے مقدمہ بند" تاليفات ميرصفراحم معصوى"

<sup>(</sup>۲) كتاب حاضر ۲۸۲-۲۸۲

<sup>(</sup>١٨) محمضل الله قندهاري: عمدة القامات ٣٨٧

<sup>(</sup>۵) تفصیل کے لئے دیکھئے مقدمہ کہ اکاعنوان' راویان مقامات معصوی' (۲) روضہ ۱۸/۱۳

عمدہ الفاظ میں خراج تحسین پیش کیا ہے اور امراء عصر میں سے نواب نظام الملک آصف جاہ، محمد امین خان، ارادت خان واضح، شیخ بر ہان فاصل خان تو نی، امیر خان والی کابل، تیج علی خان اور مرز امحمد مسعود فو جدارا ٹک وروہ تاس کے ساتھ اپنے مراسم اور ان کے ساتھ جا بجا ملاقات کاذکر کیا ہے۔

مولف نے لکھا ہے کہ ۳۲ سال کی عمر میں بر ہانپور میں تھا یعنی (۱۱۹ ۱۳۳ = ۱۱۱۸ مراا اھ/ ۷۰ ۱۵ ایس میں اس قیام کے دوران با دشاہ خلد منزل بہادرشاہ کی طرف ہے آئیں سور و پے وصول ہوئے (۱) ان دنوں اور نگزیب کے انتقال اور جائینی کے معاملات کے سلیے میں شنم ادہ بہادرشاہ خلد منزل بھی اور نگ آباد میں مقیم تھا (۲) ممکن ہے مولف اس وقت ہے ای کے لئکر میں مستقل ملازم ہوں اور اس کے ساتھ بر ہانپور گئے ہوں کیونکہ اس کے دوسر سال جلوس ۱۱۱ھ/ ۹۹ کا اور میں جب خلد منزل نے اجمیر پر جملہ کیا تو مولف اس کے لئکر میں موجود تھے (۳) اجمیر کے زمینداروں راجہ جے شکھ اور راجہ اجبیت شکھ کے ساتھ مغل فوج کا شدید مقابلہ ہوا دس بارہ ہزار افر اولی ہوئے ، معاصر مورخ کا مور خان کا

.....سید شجاعت خان بار به ناظم اجمیر معروض گردید ..... بسیاری از سادات بار به در نواح سانجر رسیده ، با فواج راجه ہے سنگھ زمیندار آنبر وراجه اجیت سنگھ زمیندار مار وارمعرکهٔ قال آراستند ، جنگی به نهایت صعوبت به وقوع پیوست ..... قریب ده دواز ده بزار کس از سلمین و بنود قتیل و مجروح کشتند .....(۴) خلد منزل بها در شاه نے ایک صحبت میں مولف کو بتایا که حضرت خواجه مجم معصوم قدس سره نے مجھے اپنے والد کے حین حیات ہی جانشینی اور با دشاہت کی بشارت دی تھی (۵) اس

<sup>(</sup>۱) كتاب حاضر ۲۳۵-۵۳۳ (۲) كامورخان: تذكره السلاطين چغتاه

<sup>(</sup>٣) كتاب عاضر ٢٨٦/١١-١١ (٣) تذكرة السلاطين چغتام سنيز لما حظه بو:

Sarda, H, B: Ajmer, 74, Inrvine, w: Later Mughals Vol. p. 45-48.

<sup>(</sup>۵) كتاب عاضر ۱۳

نے تخت نشینی کے دوسرے سال سے بات مولف کو بتائی (۱)۔

مولف نے فرخ سیر کیلئے بھی جا بجا بہت عمدہ الفاظ استعال کئے ہیں اسے 'شہید' لکھا ہے (۲) لیکن اس سے اپنے تعلق کی نوعیت نہیں بتائی ، جب مولف نے مقامات معصومی کی تالیف کا آغاز کیا تو محمد شاہ سلطنت ہند پر متمکن تھا اس کیلئے مولف کے ان الفاظ:

"سلطان الاسلام ظل الله في الايام خليفة الله في العالمين غياث الاسلام ومغيث السلمين به زيراي فهميده طاق مينا دوچتم آدميت زدست بينا ابوالمظفر ناصر الدين محمد شاه بادشاه غازى خلد الله تعالى ملكه وسلطانه وافاض علينا وعلى العالمين بردواحه انه (۳)"

سے بیقیاس کیا جاسکتا ہے کہ مولف کوشا پرمحمد شاہ سے بھی توسل تھا۔

سلاطین کے علاوہ امرائے عصر میں سے برہان الدین مخاطب بہ فاضل خان تونی (ف سااا ہے اسلامی کے علاوہ امرائے عصر میں سے برہان الدین مخاطب بہ فاضل خان تونی (ف سااا ہے اسلامی کے حل میں کتب صوفیہ کا درس بھی ہوتا تھا (۴) سے بھی روابط تھے دیگر تی تورانی امراء کی طرح ہمارے مولف بھی دربار کی پارٹی پولینکس میں ایرانی شعبی گروہ کے مقابلے میں تورانی پارٹی کے حامی تھے ، محمد شاہ نے جب ایرانی پارٹی کے سب سادات بار ہہ سے نجات حاصل کرنے کے لئے کوشش کی تو اس میں تورانی پارٹی کے سب سادات بار ہہ سے نجات حاصل کرنے کے لئے کوشش کی تو اس میں تورانی پارٹی کا سب سے اہم فردامیر الامراء سید حسین علی مخان نے کردارادا کیا اور ایرانی پارٹی کا سب سے اہم فردامیر الامراء سید حسین علی مخان بہادر فیروز جنگ ۲ ذی الحجہ ۱۱۳۱ ھی فردامیر الامراء سید حسین علی مخان بہادر فیروز جنگ ۲ ذی الحجہ ۱۱۳۱ سے اس کی موت کے باعث برسر پیکار ہوگئیں ،سید حسین علی خان کے ہمشیرہ زادے غیرت خان نے زبردست مقابلہ کیا لیکن وہ بھی مارا گیا اس طرح میدان تورانی گروہ کے ہاتھ میں نے زبردست مقابلہ کیا لیکن وہ بھی مارا گیا اس طرح میدان تورانی گروہ کے ہاتھ میں

<sup>(</sup>۱) تعلیقات کتاب ہذا ۱۲/۲۱۳ میں ملاحظہ ہومقدمہ میزاحضرت خواجہ کے سلطین وامراء سے روابط)

<sup>(</sup>r) كتاب ٥٠٨ (٣) اليناء (٣) كتاب طاضر ٥٩ /٨-١٠ وتعليقات

ر ہا(۱) مولف مقامات معصومی اس موقع پر میدان میں موجود اور اعتاد الدولہ کے طرفدار کی حیثیت سے اس کے لئے فتح ونفرت کی دعا کر رہے تھے(۲) اس معرکے میں حضرت خواجہ محمد زبیر کے ایک مرید خلص حاجی قندھاری بھی مولف کے ہمراہ میدان جنگ میں تھے(۳)۔

عمرت و تنگدی کی حالت میں ایک سفر کے دوران کراماتی طور پر مولف نے نظام الملک آصف جاہ (۱۰۸۲–۱۲۱۱ه/۱۳۷۲–۱۳۸۸ء) کی طرف سے سورو پے بطور نظام الملک آصف جاہ (۱۰۸۲–۱۲۱۱ه/۱۳۸۰–۱۳۵۸ء) کی طرف سے مولف کو نذرانہ وصول ہونے کا ذکر کیا ہے (۲۷) جس سے قیاس کیا جا سکتا ہے کہ ہمارے مولف کو نواب نظام الملک سے بھی توسل تھا۔

تاریخ ارادت خان کے معروف مولف، شاعر اور امیر مبارک الله واضح مخاطب به ارادت خان ہے بھی مولف کو ملنے اور ان سے روایت کرنے کا موقع ملاتھا (۵) کابل کے دوناظموں امیر خان (۲) اور کئج علی خان (۷) سے بھی مولف کی نشست و برخاست تھی اور بید دونوں امراء مقامات معصومی کے راویوں میں بھی شامل ہیں (۸)۔

مولف کے بیانات سے بیمعلوم نہیں ہوسکا کہ وہ سلاطین وامراء کے ہاں کس منصب پرفائز تھے، کتب تاریخ بھی ان کے ذکر سے خالی ہیں انہوں نے اعتاد الدولہ اور امیر الامراء حسین علی خان کی لڑائی جس میں وہ شریک تھے کا واقعہ لکھنے کے بعد بتایا ہے کہ وہ اس لشکر

<sup>(</sup>۱) تفصیل کے لئے دیکھئے تعلیقات ۱۰/۲۲۰، جنیدی، محم محبوب: حیات آصف ۱۷۹–۱۸۰، بالمکند نامه مرتبہ سیش چندر بلی گڑھ، ۱۹۷۲ء

<sup>(</sup>۲) کتاب حاضر ۲۲۰-۲۲۱ اعتماد الدوله حضرات نقشبندیه سے خصوصی عقیدت رکھتا تھا، حضرت خواجہ محمد زبیر سے اس کی ارادت کی تفصیل کے لئے دیکھئے روضۃ القیومیہ ۴/۱۲۹-۱۳۵۱ م

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ٢٢١ (٣) اليفأ٢٠٠ (٥) اليفأ٥٦ (ركب مقدمه بذا" راويان مقامات معصوى"

<sup>(</sup>٢) اميرخان كے حالات كے لئے ديكھئے تعليقات كتاب حاضر ٢٢-١٦/٣٢٩

<sup>(2)</sup> الفألا ٣٣/١٦-٣٢

<sup>(</sup>۸) رک راویان مقامات معصوی مقدمهٔ بذا (نیز اس باب کے بعض امور کی توضیحات کے لئے بھی یبی عنوان ملاحظہ کریں)

ے واپس شاہ جہاں آباد صرف'' حصول امارات ومرادات' کے لئے آئے تھے(۱) ایک
منصب دار بھی جس کا انہوں نے نام نہیں لکھا مولف سے بیعت تھا:
کی از اغنیا کی ایں وقت بہ منصب عمدہ ممتاز است و بہ خد مات شائستہ سرافراز و
بدست ایں بی بضاعت ارادت حضرت ایثاں حاصل نمودہ .....(۲)
مولف کے مختلف سفر

مولف چونکه سلاطین وامراء سے متوسل تھ (۳) اس لئے و ہ مختلف ملکی مہمات کے دوران لشکر کے ہمراہ کئی مقامات پر گئے اور اپنے والدگرامی کے ساتھ بھی اور بھی اپنے شخ بزرگوار شخص بغت الله بن حفرت خواجہ محرمعصوم کے ہم سفر رہے انہوں نے لا ہور، ملتان، انک، قرید ملحان، شیر پور، د ہلی، پانی بت، بر ہانپور، گوالیار، اجمیر، اکبر آباد، دکن، سہار نپور، پشاور، میوہ خاتون (کابل) دید یعقوب، جلال آباد اور کابل تک طویل سفر کئے ان اسفار کے دوران وہ برابر تصنیف و تالیف میں بھی مصروف رہے (سم) ان کے بعض سفروں کی تفصیل بیادی مدد

مولف کے مختلف اسفار کو دوحصوں میں تقسیم کیا جا بسکتا ہے اول وہ سفر جو انہوں نے اپنے والدگرامی شخ محمر فضل الله کے حین حیات اور ان کے ہمراہ کئے دوسرے ان کے وصال کا اا ھے/۲۰۷۱ء کے بعد کے سفر۔

قدیم ترین سفرجس کا ہمیں مولف کے بیانات سے اندازہ ہوتا ہے، ہ ان کا پچپن میں اپنے والد کے ہمراہ پشاور کا سفر ہے جس میں وہ حضرت خواجہ کے خلیفہ کا مدار شیخ محمر صدیق پشاوری (۵) کی زیارت کے لئے بھی مجئے تھے (۲) غالبًا سر ہند سے کا بل جاتے ہوئے پشاوری (۵) کی زیارت کے لئے بھی مجئے تھے (۲) غالبًا سر ہند سے کا بل جاتے ہوئے

<sup>(</sup>۱) کتاب طاخر (۲) کتاب طاخر ۱۲۱

<sup>(</sup>٣) رك به مقدمه بنرا" مولف كے سلاطين وامراء سے روابط"

<sup>(</sup>م) رك بمقدمة حاضر تاليفات مير صفراحم معصوى

<sup>(</sup>٥) طالات كے لئے ملاحظة وكتاب طاخر ٢٣٢ - ٢٣٨ (١) ايسنا ٢٣٨

کیوں کہ مولف کے والدا کثر ہا جوڑ اور کا بل جایا کرتے تھے(۱) چودہ سال کی عمر میں مولف ایخ دہ سال کی عمر میں مولف ایخ والد کرامی کے ہمراہ پھر حدود پشاور میں تھے جہان ان کے والد نے ان کے کشف کے ایک نتیج کا اثبات کیا(۲)

مولف تیرہ سال کی عمر میں اپنے والد کے ساتھ ملتان گئے اس وقت نواب مکرم ذان صوبدار دارتھا وہاں مولف نے حضرت خواجہ کے خلیفہ شخ محمہ یوسف گردیزی رابع (۳) سے دری کتب پڑھیس (۴) (۱۱۱۵ھ/ ۱۲۰۰ء) میں جس سال حضرت ججۃ الله محمد نقشبند ثانی کا وصال ہوا مولف اپنے والد کے ہم سفر اور قریبہ شیر پور (بالای آب سلج) میں مقیم شے (۵) ای طرح مولف کے والد پنجاب کے قریبہ ملحان میں سفر کے دوران تھہر نے والد پنجاب کے قریبہ ملحان میں سفر کے دوران تھہر نوری مارے مولف ہے والد پنجاب محرات خواجہ کے معروف خلیفہ شخ بایز ید سہار نبوری کے وصال کے بعد مولف اپنے والد کے ہمراہ سہار نبور سے گزرتے ہوئے شخ ندکور کے مزار کی زیارت کیلئے بھی گئے (۷)۔

مولف کی مرتبہ افغانستان بھی گئے حضرات مجددیہ کی تعلیمات کے جن علاقوں میں گہرے اثرات کاعلم ہوتا ہے ان میں وسط ایشیاء کے ساتھ کابل وقندھار بھی قابل ذکر ہیں، مولف ان علاقوں میں پہلے تو والد کے ہمراہ پھران کے وصال کے بعد بھی گئے تھے۔ مولف نے حضرت خواجہ کے خلیفہ خواجہ عبدالصمد کا بلی کے وصال ۱۰۸ھ ۱۱۹۸ء مولف نے حضرت خواجہ کے خلیفہ خواجہ عبدالصمد کا بلی کے وصال ۱۰۸ھی ذکر سے قبل ان کے گاؤں دیہ یعقوب (کابل سے ایک فریخ بجانب جنوب) جانے کا بھی ذکر کیا ہے (۸) نواح کابل کے ایک شیخ طریقت کے ساتھ سوال وجواب کی محفل میں مولف ہے ایک والدگرای کی خدمت میں حاضر بتایا ہے (۹)۔

مولف لا ہور میں کئی مرتبہ مفتی محمد باقر لا ہوری (ف حدود ۱۰۹ه) سے ملے (۱) اور لا ہور میں ہی مولف نے اپنے جد مادر شیخ صفر احمد رومی کے مزار کی زیارت بھی کی ہے (۲) ای اس مرح سفر کے دوران مولف کی شیخ حسین عشاق (ف ۱۰۹ه) سے دکن میں قلعہ پرنڈہ میں ملاقات ہوئی۔ (۳)

اسفارمولف کے دوسرے جھے میں ہم نے مولف کے ایسے اسفار کا حال درج کیا ہے جو انہوں نے والد کے وصال کا اا اح/ ۲۰ کاء کے بعد کئے یا اس امر کی صراحت نہیں کی یا مولف کے بارے میں معلومات کی انہائی کمی کے باعث ہم ان اسفار کے سنین متعین نہیں کرسکے۔

مولف نے دومرتبہ برہانپور جانے کا ذکر کیا ہے ، اول شیخ ابوالمظفر برہانپوری (ف حدود ۱۰۸ اھ) کے مزار پر حاضری کا ذکر کیا ہے (۴) کیکن پیوضاحت نہیں کی کہ وہ اپنے والد کے ہمراہ تھے، دوسری مرتبہ ۳۲ سال کی عمر میں یعنی ۱۱۱۸ھ/ ۷۰۷ء کو برہانپور گئے ان دنوں مولف کے ہاں فرزند تولد ہوا (۵)۔

مولف ۱۱۲۰ه/۸۰ کاء میں خلد منزل بہادر شاہ کے لشکر کے ساتھ نواح اجمیر کے گاؤں سانجڑ میں تھے(۲) یہاں مولف تقریباً دوسال تک مقیم رہے کیوں کہ انہیں یہیں سرہند پر سکھوں کے حملے اور حضرت شیخ محمد صبغت الله کے وصال ۱۲۲اھ کی اطلاع ملی تھی (۷)۔

مولف نے اپنے شخ بزرگوارشخ صبغت الله (ف ۱۱۲۲ه/۱۵۱۰) کے حین حیات بعض اسفار کا ذکر کیا ہے ایک مرتبہ ان کے ہمراہ کابل جانے کا تذکرہ کیا ہے (۸) پھر مولف کی اٹک ورہتاس کے فوجدار مرزامجر مسعود سے ملاقات ہوئی تو اس سے ایک اہم مولف کی اٹک ورہتاس کے فوجدار مرزامجر مسعود سے ملاقات ہوئی تو اس سے ایک اہم

<sup>(</sup>۱) اليفأسه م الم اليفاسه (۲) رك مقدمه بذا" اجدادمولف"

<sup>(</sup>٣) اليناد٨٥ (٨) اليناوم،

<sup>(</sup>۵) الضأم ۵۳ (ولادت مولف ۱۰۸۲ + عمر مولف ۵۳ = ۱۱۱۸ هـ)

<sup>(</sup>٢) مقدمهُ بذا" مولف كے سلاطين وامراء يروابط"

<sup>(</sup>٤) كتاب حاضر (٨) معدن الجوابر ٢٣

روایت نقل کی (۱)۔

مولف نے وضاحت کی ہے کہ مجھے حضرت شیخ صبغت الله کے آخری ایام حیات میں ان کی خدمت میں کچھ عرصہ رہنے کا موقع ملالیکن ساتھ ہی بعض موانع کی بناء پر انہیں دکن کے سفر پر روانہ ہونا پڑا (۲) مولف نے حضرت شیخ صبغت الله کے حین حیات ہی ان کے حالات پر مستقل کتاب معدن الجوا ہر اجین میں ہی کمل کی تھی (۳)۔

حضرت خواجہ کے خلیفہ ملاموی بھٹی کوئی (ف ۱۲۳سے/۱۱۱ء) کے ہمراہ مولف نے د ہلی جانے کا ذکر کیا ہے (۴)۔

۱۲۶ اھ/ ۱۲۶ء میں مولف شیخ ابوحنیف بن حضرت وحدت کے ساتھ کہیں سفر کر رہے تھے کہ انہیں حضرت وحدت رہلی میں رہتے ہے کہ انہیں حضرت وحدت کے وصال کی اطلاع ملی حضرت وحدت دہلی میں رہتے ہے، ان کی نعش مبارک دہلی ہے براستہ پانی بت اور سرائے کنور سے سر ہند پہنچانے کی مولف نے بھی سعادت حاصل کی مولف کے بیٹے محرمعثوق بھی ہم سفر تھے(۵)۔

مولف حفرت وحدت کے وصال ۱۱۲۱ه / ۱۱۲۱ء سے دوسال پہلے ہی لیمی الام ۱۱۲ه / ۱۱۲ه / ۱۲۱ه / ۱۲ه / ۱۲ه

<sup>(</sup>۱) مقدمه حاضر" راویان مقامات معصوی" (۲) کتاب حاضر ۲۸۱

<sup>(</sup>٣) ركب" تاليفات ميرصفراحم معصوى "مقدمه بذا (٣) كتاب عاضر ٥٩٣

<sup>(</sup>۵) كتاب ماضر ١١٣-١٥ ١٥ (مع تعليقات)

<sup>(</sup>١) الصناء / ١١١ - ١١ (آغاز تالف ١١٣١ - ٨ = ١١١١٥)

تورانی پارٹی میں شامل اور ان کے شریک لشکررہتے تھے(۱) بہرحال بیا ندازہ ہوتا ہے کہ مولف کوشدید بیاری کی حالت میں بھی سفر کرنا پڑااور وہ سر ہند سے دہلی پہنچ کرمزید بیار پڑ كے تھوڑے سے افاقے كے احساس پر بى سفر اختيار كرليا بمولف كے الفاظ ملاحظہ ہوں: درین مرتبه که بدوطن مالوف اعنی بددارالا رشاد حضرت سر مند به مضی مدت سه و نیم سال رفته بود ..... وبعدایذ ای که عضی از مخالفین که بعض آنها دشمنان این مثین اند كهسب اختياراي سفرسعادت ثمر دولت اثر گرديده ..... باوجود كهمرض صعب مشرف به ہلاکت باشد کشیرہ بود درعین نقامت بلکہ قدری از مرض ماندہ کہ بہ حلاوت خاطر بإدرين سفرنهاده ہنوز سفرمقرر داشته نه رسیده که بتقریب است و فی الحقيقت برتقاضاى قسمت چندروز درشاه جهان آبادا قامت ورزيده برنوعي بمرض مهلك مبتلا گشته ورشتهٔ امیدازعبورگسته که بهنا گاه از پاری بخت اقبال و.....شهر شريف رئيج الثاني كه باشب جمعه اتفاق ساخته نورجيثم ابو داؤ دنياز احمرسلمه الله سجانه كدريق اسفاراست ومحرم اسرار درمنام سعادت اثمار دولت انجام بمشامده با كمال حضرت سيدالانبياءوا مام الاصفياء.....صلى الله تعالى عليه وعلى آله وصحبه وسلم و بارک مشرف گردیده .....شمول نعمت بهیه وطلوع دولت بهیه که در این سفر خيرالاسفار به فضل الرحيم الغفار بريس عاصي دوراز كارپرتو انداز گرديده ..... در روز پنج شنبه سنه بزار وصدوی و دود که از لفظ (مادهٔ تاریخ تالیف مقامات معصومی ) پیدااست.....(احقرقبل ازیں بهہشت سال درہمیں بلدهٔ دارالخلافه درخواب به ثرف صحبت حضرت ایثال مشرف گشته ..... (۲)..... بعد از برآمدن حضرت سر ہند بلدهٔ دارالخلافه شاه جہان آباد دریں سفرخیر الاسفار بندگر دیدہ .....محض پہ بركات تصرفات حضرت ايثال رضي الله تعالى عنه به سعادت كشائش برآمدن ازیں جا بآسانی میسر گردیدہ بہ حلاوت اکبر آباد را دیدہ بارفافت عسکر باز

<sup>(</sup>۱) رك مقدمه بذا" مولف كے ملاطين وامراء سے روابط"

<sup>(</sup>٢) كتاب ماضر٥-١٢ (كلصأ)

معاودت شاه جهان آباد تاحصول امارت ومرادات دست داده ...... چه شروع این مفتاح بست و ششم رزیج الثانی در عین از ارواضطرار بود ...... و بست و ششم جمادی الا ول متصله آن به شفاد کشائش برآمدن جانب اکبر آباد میسر گردیده در آن وقت تحریر مفتاح اول تا ..... باز ، دخول این بلده از رجوع به تاریخ نوز د جم محرم الحرام اتفاق یا فته ..... (۱)

فقیردوراز کاریک باربدداعیه گوالیاراز سر بهند برآیده چول به شاه جهان آبادرسیده درمقام آنخضرت (شخ محمصدیق بن حضرت خواجه) بدستورقدیم خودمنزل نموده ودرآل جابه می شدید گرفتارگردیده وامتداددو بهفته کشیده .....(۲)

ان اقتباسات سے مندرجہ ذیل نتائے اخذ ہوتے ہیں:

- ا- مولف اس مرتبہ سر ہند میں اپنے اہل وعیال کے ساتھ ساڑھے تین سال تک رہے کے بعدوالیں اپنی ملازمت کے لئے روانہ ہوئے۔
  - ۲- مولف اس سفر پرروانه مونے سے بل بی سر مندمیں بیار تھے۔
    - س- انہوں نے ایام مرض میں بی سفر کا آغاز کیا۔
    - ۴- سفر کا سبب مخالفین کی ایذ ارسانی اور مخالفت بتایا ہے۔
      - ۵- راست میں انہوں نے دہلی میں قیام کیا۔
- ۲- مولف کامعمول تھا کہ سفر پر جاتے اور واپس سر ہندآتے ہوئے اپنے ماموں حضرت
  شخ محمصد بق بن حضرت خواجہ محم معصوم کے ہاں دہلی میں قیام کرتے تھے۔
  - 4- مولف دہلی پہنچ کر پھر بیار ہوئے ، یہ بیاری دو ہفتے تک رہی۔
    - ۸- مولف کے فرزند نیاز احمر بھی شریک سفر تھے۔
  - 9- بیسفرمقامات معصومی کے آغاز تالیف ۱۳۲ اھ/۲۰۱۰ء کے دوران کیا۔
    - ١٠- يهسفرسر مندے اكبرآ بادتك تفا۔
  - اا- مولف کے بیانات ہے معلوم ہوتا ہے کہوہ اس سفر میں لشکر کے ساتھ تھے۔
    - (۱) كتاب طاضر ۲۱ سست (۲) الينا ۵۵ س

۱۲- ال نشکر کے ساتھ مولف پھر حصول'' امارت ومرادات' کے لئے دہلی آئے۔ ۱۳- دہلی سے پھر گوالیار کی طرف سفر کیا۔

موخرالذ کراشارے سے بیمعلوم نہیں ہوتا کیمولف اسی سفر میں اکبرآ باد سے ہی گوالیار کی طرف گئے یا دہلی واپس آ کر پھر گوالیار کے لئے رخت سفر باندھا۔

مولف نے یہ بھی وضاحت نہیں گی کہ وہ اس سفر اکبر آباد میں کس لشکر کے ساتھ گئے سے لیکن انہوں نے عہد محمد شاہی میں آغاز تالیف مقامات معصومی کے دوران ۱۱۳۲ھ/
۱۱۳۰ میں ہمراہ عسکراکبر آباد جانے کا ذکر کیا ہے، اس سال کئی مہمات روانہ ہو کیں لیکن اہم ترین مہم وہ ہے جس میں لشکر شاہی عبداللہ خان اور حسین علی خان (سادات بار ہہ) کی التماس پر براستہ اجمیر دکن کی مہم پر روانہ ہواائی مہم کے دوران محمد شاہ نے سادات بار ہہ سے التماس پر براستہ اجمیر دکن کی مہم پر روانہ ہواائی مہم کے دوران محمد شاہ نے سادات بار ہہ سے گلوخلاصی کروایا اور حسین علی خان قتل ہوا (۱) ہمارا قیاس ہے کہ مولف اسی لشکر کشی کے دوران اکبر آباد تک گئے ہوں گے۔

مولف اس سفرا کبرآ باد میں حضرت مجددالف ثانی کے خلیفہ میر محمد نعمان اکبرآ بادی کے نبیر ہے۔ نبیر ہے سیادت بناہ نعمان خان سے ملے تھے(۲)۔

مولف نے سنین کے اشاروں کے بغیر بھی اپنے سفر افغانستان کا کئی مرتبہ ذکر کیا ہے ایک مقام پر کابل کے امیر گنج علی خان (۳) سے ملاقات اور اس سے روایت کی ہے(۴)۔

کابل سے تین فرسخ کے فاصلے پر دامن کوہ میں واقع ایک قربید دیے یعقوب میں مولف نے کئی مرتبہ حضرت خواجہ کے خلیفۂ اول خواجہ محمد حنیف کا بلی کے مزار پر جانے کا ذکر کیا ہے(۵)۔

ایک مرتبه مولف کابل جارے تھے کہ راستے میں جارباغ جلال آباد میں تھبرے جہاں

<sup>(</sup>۱) كامورخان: تذكرة السلاطين چغتا۸۰ ۳-۱۱ سوبه بعد (۲) كتاب حاضر ۲۰۹

<sup>(</sup>٣) منتج على خان كے حالات كے لئے ديكھئے تعليقات كتاب حاضر ٢٢/٣٣١

<sup>(</sup>٣) كتاب طاخر ٩٦ الينااس

ایک بزرگ نے مولف میں نسبت مجددی کاادراک کرکے عقیدت کا اظہار کیا (۱)۔ مولف کے احباب

مولف کے احباب میں اس عہد کے اہم ترین افراد شامل ہیں، حضرت خواجہ مجم معصوم ندس سرہ کے چھصا جزادوں میں سے چار فرزندوں کی عنایات واحبانات کا مولف نے خود ذکر کیا ہے (۲) یعنی حضرت شخ صبغت الله، حضرت ججۃ الله محمد نقشبند ٹانی، حضرت شخ محمد الله، حضرت خواجہ کی صاحبزادی صفیہ جومولف کی محمد الشرف اور حضرت شخ محمد میں اور اپنے والدگرای جو حضرت خواجہ کے بھا نجے اور داماد حضرت شخ محمد فضل الله کی صحبت میسر تھی ان حضرات کے دامن تربیت سے مولف فیضیا بہوئے تھے، ان کے علاوہ مولف کے حقیقی چچا شیخ عبد اللطیف، علامہ مولوی محمد فرخ بن حضرت خواجہ محمد معسوم علیہ الرحمۃ کے براہ راست خلفاء میں سے بعض کی صحبت مولف کے میں نہ حضرت خواجہ محمد محمد معسوم علیہ الرحمۃ کے براہ راست خلفاء میں سے بعض کی صحبت مولف کومیسر آئی تھی، کی کھے ہیں:

حد شار آری خلفای اکابر راشنیده ام که به چهار صد بوده که حدود اربعه را منور گردانیده وفقیر را جم صحبت بعضی ازیں اکابر دست داده (۴)

ان خلفاء میں سے لا ہور کے مفتی ، نامور عالم اور مصنف مفتی محمر باقر لا ہوری کی صحبت سے '' خطاتما م' حاصل کرنے اور مولف کے والد کی بیاض میں مندرج مفتی محمر باقر لا ہوری کی بثارات کا ان صحبتوں میں عینی ادراک کرنے کا موقع ملا (۵) ای طرح شیخ محمر فاروق لا ہوری سے بھی مولف نے صحبت کا ذکر کیا ہے (۲)۔

مولف نے اپنے قیام کابل کے دوران حضرت خواجہ کے خلیفہ خواجہ عبدالصمد کابلی کے

<sup>(</sup>۱) ایضاً ۲۲۸-۲۲۸ (۲) کتاب طافر ۲۲۱-۲۵۳

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر كاعنوان مفتاح بمشتم درذ كربعضى از اقبر باء حضرت ايثال ..... ٣٥٩ - ١٩ ٣

<sup>(</sup>٣) ايفاً ٢٣٣ (٥) كتاب طفر ٢٥٥ - ٢٥٥ (١) ايفاً ٩٥٠

ساتھنشست وبرخاست کابھی تذکرہ کیاہے(۱)۔

خانوادهٔ مجددیہ کے بعض افراد کے ساتھ بھی مولف کے تعلقات سے حضرت وحدت کے صاحبزاد ہے شیخ ابوصنیف مولف پر خاص مہر بانی فرماتے سے نیز وہ ایک سفر میں مولف کے ہم سفر بھی سے (۲) علامہ محمد فرخ بن حضرت خواجہ محمد سعید کے صاحبزاد ہے شیخ محمدار شد کے ہم سفر بھی سے رہتی تھی (۳) اس خانواد ہے کے معروف شیخ طریقت حضرت کے ساتھ مولف کی اکثر صحبت رہتی تھی (۳) اس خانواد ہے کہ زبیر (۴) بھی مولف پر بہت مہر بان سے (۵) مولف نے کئی مقامات پر ان کی خواجہ محمد زبیر (۴) بھی مولف پر بہت مہر بان سے (۵) مولف نے کئی مقامات بر ان کی عنایات اور ان سے روایات کی ساعت کا تذکرہ کیا ہے (۲) خواجہ محمد زبیر کے خلیفہ حاجی قندھاری مولف کے ساتھ ہی ملازم لشکر سے (۵) سیدنعمان خان نبیرہ حضرت میر محمد نعمان انہرہ حضرت میر محمد نعمان اکبرآبادی کی صحبت بھی میسر تھی (۸)۔

## از دواج مولف

مولف حفرت شخ صبغة الله بن حفرت خواجه محمد معصوم قدس سربها کے داماد سے، حفرت شخ صبغة الله کی چوتھی صاحبزادی ماریه کاعقد مولف ہے ہواتھا(۹) مولف نے اپنی اس نسبت کاخود تذکرہ کیا ہے(۱۰) گویا مولف کو حضرت خواجہ سے بہت قریبی تعلق تھا یعنی ایک طرف تو وہ حضرت خواجہ کے براہ راست نواسے اور دوسری طرف وہ حضرت خواجہ کے مراہ راست نواسے اور دوسری طرف وہ حضرت خواجہ کے صاحبزادے کے داماد تھے۔

مولف کی زوجہ محتر مہ کو قولنج ، تپ اور سرفہ جیسے امراض لاحق تھے جن سے حضرت شخ صبغة الله کی دعا ہے شفا ہو کی تھی (۱۱)۔

<sup>(</sup>۱) اليناع (۲) الينام (۲) الينام (۲) الينام (۲) الينادم (۱۲/۳۱۵،۲۳/۳۱ (۳)

<sup>(</sup>٣) حالات كے لئے ملاحظه ور راويان مقامات معصوى "مقدمه بدا (۵) ايضاً ١٥-١٦/٣-١٤

<sup>(</sup>١) رك" راويان مقامات معصوى مقدمه حاضر (٧) كتاب حاضر ٢٢١ ٥

<sup>(</sup>۸) ایننا ۲۰۹/۵-۲ (ال عنوان کی مزید توضیحات کے لئے دیکھئے مقدمہ حاضر کے عنوانات "مولف کے سلاطین وامراء سے دوابط اور" راویان مقامات معصومی"

<sup>(</sup>٩) كمال الدين محمدا حسان: روضة القيوميه ٢/٩٥١، احمد ابوالخير: مدية احمديد ٢٣

<sup>(</sup>١٠) كتاب طاضر ١٠-٢/٢٤٩،٤-٨/٢٦٣ (١١) اليناو٢٦

## مولف كاسال وفات

افسوس کہ مولف مقامات معصومی کے سال وفات سے ہمار سے پیش نظرتمام کتب تاریخ اور تذکر سے خالی ہیں البتہ ان کے ایک خاندانی تذکر ہے تحفۃ المرشد کے مولف نے مصنف مقامات معصومی کے بوتے میرفضل احمہ بپتاوری کا ایک رسالہ" در تاریخ ہای عرس بزرگان' من وعن نقل کر دیا ہے، اس رسالے میں مولف مقامات معصومی کی تاریخ وصال کا جمادی الاول درج ہے:

در ہفدہم ماہ جمادی الاول وصال معین حضرت میر صفر احمد علیہ الرحمة که جدشریف ایں فقیر فضل احمد اند (۱)

لکن اس تاریخ کے ساتھ سال وفات موجود نہیں ہے تاہم قیاس آرائی کے لئے مندرجہ ذیل قرائن کا سہارالیا جارہا ہے، ہمارے مولف حضرت خواجہ محمد زہر بن شخ ابوالعلی بن حضرت خواجہ محمد فقت شند ثانی بن حضرت خواجہ محمد معصوم قدس اسرارہم کے عزیز دوستوں میں سے بتے مقامات معصومی میں جہاں کہیں انہوں نے خواجہ محمد زہیر سے روایت کی ہے یا ان کا ذکر آیا ہے وہاں بڑے احترام سے ان کا نام لیا ہے مثلاً ''عارف سرلیج السیر خواجہ محمد زہیر سے روایت کی مولف محمد زہیر سے روایت کی جو ہمارے مولف کے بیٹے شخ نیاز احمد کے دوستوں میں سے سے حضرت خواجہ محمد زہیر کے وصال کے ایام مولف مقامات معصومی کواس موقع پر جا ضربیں بتایا گیا بلکہ ان کے فرزند شخ نیاز احمد نے دورت خواجہ محمد زہیر کے وصال کے ایام مولف مقامات معصومی کواس موقع پر جا ضربیں بتایا گیا بلکہ ان کے فرزند شخ نیاز احمد نے مورف مواضر سے بلکہ ان ہوں نے حضرت خواجہ محمد زہیر کے وصال کے جو بہت سے مادہ ہای تاریخ میں مولف روضة القیومیہ کے ہمراہ وصال تجویز کئے بیں وہی تہ فین کے ملیلے میں مولف روضة القیومیہ کے ہمراہ مر ہند گئے تھے (۲)۔

<sup>(</sup>۱) تخفة المرشد ۸۲ (۲) رك مقدمه بذا" راويان مقامات معصوى"

<sup>(</sup>٣) روضة القيوميه ١ ٢٧١-٢٧١ (٨) الصنام /١١١-٢٧١ (٣)

اسے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ مولف مقامات معصومی حضرت خواجہ محمد زبیر کے وصال ۱۵۲ اھے تبل ہی حدود ۱۵۰ اھ میں فوت ہو گئے ہوں گے۔

اس طرح مولف مقامات معصومی کا قیاسی سال وفات کا جمادی الاول ۱۵۰ه/ ۱۷۳۷ء تصور کیاجانا چاہئے ،مولف کی ولا دت جبیبا کہ ہم بتا چکے ہیں ۱۰۸۶ھ ہے گویاان کی عمر حدود ۱۲۴سال تھی (۱)۔

ہمیں یہ بھی معلوم ہیں ہوسکا کہ مولف کا مدن کہاں ہے؟ البتہ یہ قیاس کیا جاسکتا ہے کہ انہیں ان کے والدگرامی حضرت میرمحد فضل الله کے قریب یعنی روضۂ منورہ حضرت خواجہ محدمعصوم درون تہ خانہ (۲) دفن کیا گیا ہوگا۔

مولف کی اولا د

معلوم ہوتا ہے کہ مولف کی تمام تر اولا داس زوجہ محترمہ بینی ماریہ بنت حضرت شخ صبغة الله کے بطن سے تھی مولف نے اپنے دونوں بیٹوں یعنی محمد معثوق اور نیاز احمد کے اس خاتون کے بطن سے تولد ہونے کا ذکر کہا ہے (۳)۔

مولف کے صرف دو بیٹے ایک محم معثوق اور دوسرے نیاز احمہ تھے، ان کے علاوہ تین بیٹیال معز النساء، عزیز النساءاور مدایت النساء تھیں (۴)۔

مولف کے فرزندا کبرشخ محمد معثوق کا سال ولا دت ووفات تو معلوم نہیں ہے، مولف کے شخ بزرگواراور خسر حضرت شخ صبغت الله اس فرزند عزیز کی باطنی استعداد کے مداح تھے، مولف خود لکھتے ہیں: مولف خود لکھتے ہیں:

مقبول نظر قبولیت ایشال است وعنایت خفی در بارهٔ آل فرزند واقع است که در سائزنوائس ممتازمی نمایند و بهمواره از زبان درخشال مدح علواستعداداومی فر مایند و سائزنوائس ممتازمی نمایند و بهمواره از زبان درخشال مدح علواستعداداوی فر مایند و آرزو اکثر آل فرزند را دیده این حروف را می فر مایند که روز قیامت صدیقان آرزو خوا بهند کرد که کاش که خاک بودی و محمد معشوق برال خاک می گزشت و نیز این را

<sup>(</sup>۱) اعنی ۱۵۰-۱۰۸۹=۱۰۸۷ (۲) کتاب طفر ۲۵۱،۳۸۹ (۱)

<sup>(</sup>٣) كتاب عاضر ٢/٢٤٩ (٣) روضة القيومية ا/١٩-٣١٩

اكثر بعدازمشابره آل قرة العيون مي خوانند

معثوق چو چېره بر فروزد عاشق چند که اگر نه سوزد حضرت حق سجانه و تعالی آل فرزندرا به برکت نفس نفیس ایثال بمرتبه کمال دا کمال برساند، آمین (۱)

الا الدین محدوق این والد کا دوران مواقی شخ محموق این والد کے ہم سفر تھے اور حضرت و صدت کی نعش کو سر ہند لے جانے کے دوران مولف کی اس فرزند سے جو معارف و اسرار پر گفتگو ہوئی اس سے بھی ان کی علواستعداد کا اندازہ ہوتا ہے ، مولف کے معاصر کمال الدین محمد احسان نے لکھا ہے کہ محمد معثوق " مجذوب الاحوال' ہیں (۲) مولف کی تحریرات میں ان کا ذکر بہت کم آیا ہے ، ان کی اولا دمیں صرف ایک بیٹی تھی (۳)۔ مشخ نیاز احمد سر ہندی

مولف کے بیانات سے اندازہ ہوتا ہے کہ شخ نیاز احمد کی ولادت حدود کاااھ/ ۱۷ کاء کوہوئی مولف ۲ سال کی عمر میں بر ہانپور میں سے کہ آئہیں سیدالا نبیاء سلی التٰه علیہ وسلم کی خواب میں زیارت نصیب ہوئی جس کی برکت سے ان کی تنگدی دورہوگئی آئہیں خلد مزل بہادر شاہ کی طرف سے سو رو پے بطور ہدیہ ملے اور ان کے ہاں فرزند بھی تولد ہوئے (۴) جیسا کہ متعدد مرتبہ لکھا جا چکا ہے مولف کی ولادت ۱۹۸۱ھ میں ہوئی اس میں ہوئے (۳) جیسا کہ متعدد مرتبہ لکھا جا چکا ہے مولف کی ولادت ۱۹۸۱ھ میں ہوئی اس میں سے اگر ان کے قیام بر ہانپور کے دوران ان کی عمر ۲۳ سال جمع کر دی جائے تو مولف سے اگر ان کے قیام بر ہانپور میں شے اوران کے ہاں چند ماہ بل فرزند تولد ہوئے ، گو آنہوں نے اس نومولد کانا منہیں لکھا تا ہم قیاس ہے کہ ان کے دوسر نے فرزند شخ نیاز احمد کی ولادت مولف کے والدگرا می شخ محمد فضل الله بی ہوں گے، یہ بھی مسلمہ ہے کہ شخ نیاز احمد کی ولادت مولف کے والدگرا می شخ محمد فضل الله کے وصال (۱۱۱۱ھ/ ۲۹ کاء) سے قبل یا اس سال ہوئی کیوں کہ ان کی ولادت سے پہلے جب کہ حمل کو صرف چار ماہ ہوئے تھے تو والد نے تولد فرزند کی بشارت دی تھی اور فر مایا کہ حب کہ حمل کو صرف چار ماہ ہوئے تھے تو والد نے تولد فرزند کی بشارت دی تھی اور فر مایا کہ حب کہ حمل کو صرف چار ماہ ہوئے تھے تو والد نے تولد فرزند کی بشارت دی تھی اور فر مایا کہ

<sup>(</sup>۱) معدن الجواهر ۲۸ (۲) روضة القيوميه ا/۱۸

<sup>(</sup>٣) الينا ١/١١٩ (٣) كتاب طاضر ٢١٥

مجھے حضرت خواجہ کے دوضۂ مبارک میں یہ بٹارت دی گئی ہے کہ اس فرزند کا نام''رحم رحمٰن' رکھا جائے اور پھرولا دت کے بعد عقیقہ کے روز فر مایا کہ اس کا ایک نام'' نیاز احم'' بھی ہے دکھا جائے اور پھرولا دت کے بعد عقیقہ کے روز فر مایا کہ اس کا ایک نام'' نیاز احم'' بھی ہے چنانچہ ان کی ایک کنیت'' ابوداؤ د'' اور دوسری ان کے برادر بزرگ محم معثوق کے نام کی مناسبت سے ''محم عاشق'' رکھی گئی کین ان کا بنام'' نیاز احمد'' ہی عوام میں مقبول ہوا (۱)۔

مولف کے بیٹے شخ نیاز احمد کی تعلیم کے متعلق کچے معلوم نہیں ہے قیاں ہے کہ والد سے تعلیم حاصل کی ہوگ کیوں کہ مولف کے یہ بیٹے سفر میں بھی مولف کے ہمراہ رہتے تھے، شخ نیاز احمد شاعر بھی تھے ان کا کوئی شعری مجموعہ یا اشعار تو ہمیں نہیں مل سکے ہیں البتہ مولف نے خانوادہ مجدد یہ سے منسلک افراد کے کئی مادہ ہای تاریخ وفات نقل کرتے ہوئے وضاحت کی ہے کہ یہ میر نے فرزند نیاز احمد نے تجویز کئے ہیں (۲) روضة القیومیہ کے محاصر مولف کمال الدین مجمد احسان جوشنخ نیاز احمد کے دوست بھی تھے اپنے شخ خواجہ محاصر مولف کمال الدین مجمد احسان جوشنخ نیاز احمد کے دوست بھی تھے اپنے شخ خواجہ محمدز ہیر (ف ۱۵۲ اھ) کے وصال پر سب سے زیادہ مادہ ہای تاریخ وفات انہی شخ نیاز احمد کے دوست بھی تھے اپنے شخ خواجہ کیمرز ہیر (ف ۱۵۲ اھ) کو وصال پر سب سے زیادہ مادہ ہای تاریخ وفات انہی شخ نیاز احمد کے میں ہیں سے کہ شخ نیاز احمد اپنی تیخ صبغۃ الله کے مرید تھے (۵) کیوں کہ سابقہ قیاسی اعداد وشار بسلسلہ ولادت شخ نیاز احمد کے مطابق اپنے نانا کے وصال کے وقت ان کی عرصر ف یانج سال ہوتی ہے (۲)۔

۱۵۲ اھ/ ۲۰۰۰ء میں جب خواجہ محمد زبیر قدس مرہ کا دہلی میں وصال ہوا تو ان کی نعش کو تدفین کے لئے دہلی سے سر ہند لاتے وقت مولف روضة القیومیہ کے ہمراہ شخ نیاز احمد محمد وجود تھے (2)۔

شیخ نیاز احمد حفزت مروج الشریعت بن حفزت خواجه محمد معصوم کے پوتے کے داماد تھے ۔ یعنی شیخ محمد رسا بن خواجہ محمد پارسا بن حضرت مروج الشریعت کی صاحبز ادی دارس بیگم شیخ

<sup>(</sup>۱) الينا ٢٨٣-٨٨٥ (۲) كتاب طافر ٢٨٣/١١/١٥١/١٨٣، ٣٨٥-٣٨١ (١)

<sup>(</sup>m) روضه ۱۲۲-۲۷۱/۳ (m) اینآا/۱۹۹ (c) اینآ

<sup>(</sup>٢) وصال شخ صبغة الله ١١٢٢ – ١١١٢ ولادت نياز احمد ٥ (٤) روضه ١٢٧/

نیازاحمہ منسوب تھیں (۱)۔

حضرت نیاز احمد کی زوجهٔ محترمه دارس بیگم کا ۱۲ اه/۱۸۰۰ و انقال ہوا اور وہ پشاور میں مدفون ہیں،خاندانی ماخذ تحفۃ المرشد میں ہے:

وفات آل عفیفه مخدره رحمها الله تعالی در سال هزار و دوصد و چهار ده از هجرت بوده است و در بلدهٔ بیثاور مدفون اند.....(۲)

شخ نیاز احمد کا سال وفات تو معلوم نہیں ہے البتہ ان کے خاندانی ماخذ تحفۃ المرشد میں درج ہے کہ وہ کا محرم کوفوت ہوئے انہیں ہمیشہ شہادت کی آرزورہتی تھی چنانچہ وہ کفار (سکھوں) سے جہاد کرتے ہوئے شہید ہوئے:

چندمرتبه به کفار مهندغزا کرده اندوبه ممین نیت از ولایت بیرون آمده اندوالد ماجد ایثال (شخ فضل احمد) که شخ اکبروشهیداعلی حضرت شخ نیاز احمد اندرحمته الله علیه نیزشه پیرشده اندومدام در آرزوی شهادت ..... بودند .....(۳)

سکھوں نے سر ہندشریف پر کئی حملے کئے کیکن چار حملے ایسے تھے جن میں سر ہندگی تباہی کا خود سکھ مورخین نے اعتراف کیا ہے خصوصاً چوتھا حملہ سکھوں اور مر ہٹوں کا مشتر کہ تھا یہ حملہ انہوں نے ۱۷۸ھ ۱۱۵ھ / ۱۷۴ میں کیا جس میں اسے کمل طور پر تباہ کر دیا آبادی کا نام ونشان ککہ مٹ گیا (۴) ہمارا قیاس ہے کہ شخ نیاز احمد کے سکھوں سے جہاد کرتے ہوئے شہید ہوئے ہونے تازاحمد ۱۷۵ اھ / ۱۲۷ ء میں شہید ہوئے اور تاریخ وفات کا محرم تو خاندانی روایت کے مطابق مسلمہ ہے، گویا اس خاندان نے سر ہند اور تاریخ وفات کا محرم تو خاندانی روایت کے مطابق مسلمہ ہے، گویا اس خاندان نے سر ہند سے جہرت بھی ای چوتھے حملے کے نتیج کے طور پر کی تھی اور اس سنہ میں کی کیوں کہ وہاں رہنا تھے جہرت بھی ای چوتھے حملے کے نتیج کے طور پر کی تھی اور اس سنہ میں کی کیوں کہ وہاں رہنا

<sup>(</sup>١) روضه ١/٢١٩، بديا حديد ١٣، تحفة الرشد ٥،٨٣

<sup>(</sup>۲) نظام الدین بخی: تحفة الرشد ۵ (تاریخ وفات آل عارفه آنخضرت (شاه فضل احمد بن شاه نیاز احمد فرموده اند " دخلت الجنة "تحفة المرشد هاشیه ۵) (۳) ایضاً ۸۴٬۳۵ (۴) رک به مقدمه حاضر" سر مهند کی تابی"

مسلمانوں کے لئے ناممکن ہوگیا تھا (۱)۔ شخ نیاز احمد کے ایک بیٹے شخ فضل معصوم بھی ےا شوال کو کفار سے جہاد کرتے ہوئے شد میں میں میں کا

شیخ نیاز احمد کی اولاد میں تین لڑکے اور لڑکیاں تھیں، فدائی معصوم، روثن بیگم، فہیم النساء (۳)، شیخ فضل معصوم (۴) اور شیخ فضل احمد بیثاوری، ان میں سب سے مشہور موخرالذکر بزرگ یعنی شیخ فضل احمد معروف به حضرت جی بیثاوری ہیں۔

شیخ فضل احمر معروف به حضرت جی پیثاوری (ف ۱۲۳۲ه/۱۸۱ء) ذی علم بزرگ سیخی خود کئی کتابوں کے مولف اور کتابوں کے شائق سیخے صوبہ سرحد کے بعض کتب خانوں کے مخطوطات سے اندازہ ہوتا ہے کہ وہ کتب شیخ فضل احمد کے لئے نقل کی گئی ہیں، طریقہ نقش بندید کے اعمال پرایک اہم رسالہ کتب خانہ دانشگاہ پیثا ور میں ہے (۵) جس پران کی مہر مجمی شبت ہے (۱۲) اور مولف تحفۃ المرشد نے شاہ فضل احمد کے رسائل میں سے بعض رسائل میں من وعن اور بعض سے طویل اقتباسات دیے ہیں (۷)۔

(۱) اس خاندان کے دوسرے ماخذگلہای چمن (۱۳) میں بغیر کسی حوالے کے ان حضرات کا سر ہندہے ہجرت کرنے کا سال ۱۱۸۷ھ/ ۲۵۷م متعین کیا گیا ہے جومندرجہ بالامندرجات کی روشنی میں صحیح معلوم ہیں ہوتا۔

<sup>(</sup>۲) تحفۃ الرشد ۸۳ (مولف گلہای چمن (۱۲) کا یہ بیان بھی صحیح نہیں ہے کہ شخ نیاز احمد اور ان کے بیٹے شخ نفل معصوم ایک بی معرکے میں شہید ہوئے کیوں کہ عصری ماخذ تحفۃ المرشد میں شخ فضل معصوم کی تاریخ شہادت ۱۷ شوال درج ہے اورشخ نیاز احمد کی تاریخ کے امحرم اس طرح باپ بیٹے کی تاریخ وفات میں تقریباً دس ماہ کافرق ہے یقینا شخ فضل معصوم سکھوں کے ساتھ کی دوسرے معرکے میں شہید ہوئے ہوں گے بین ممکن ہے جب بیتا فلہ محرم میں شہید ہوئے ہوں گے بین ممکن ہے جب بیتا فلہ محرم میں سر ہند سے نکا اتورائے میں سکھوں یا مربٹوں کے حملوں میں داد شجاعت دیے ہوئے شہید ہوئے ہوں)

<sup>(</sup>٣) روضة القيومية المواهم ١٩٥/ ١٩٥ (٣) تحفة المرشد ٨٣

<sup>(</sup>۵) ذخیره فضل صمرانی بنوری کتب خانه مُرکزی پیثاور یو نیورشی (قلمی فاری ۳۳۹)

<sup>(</sup>٢) مېرېردارورق کاعکس شامل کتاب حاضر ې

<sup>(</sup>۷) تخفة المرشد ۱۳۰۳-۱۳۰۷ - ۵۸ ان کے رسائل کا ایک قلمی مجموعہ بوڈ لین لائبریری اوکسفورڈ میں ہے نبر MS. Pers. e - 48

شیخ فضل احمد نے اپنے والد گرامی شیخ نیاز احمد کی سکھوں سے جہاد میں شہادت المام ۱۱۷۸ اور ۱۲۴ اور وران سر ہند سے ججرت کی جس میں اس خاندان کے بہت سے افراد شامل تھے، وہاں سے چھچھ ہزارہ آئے اور وہاں سے بشاور کورونق بخشی داروغ کہ کہری کا کا جمعدار کے محلے میں قیام کیا، اس وقت اس خانواد سے محلات وغیرہ محلّہ میاں فضل حق میں جہاں شیخ فضل احمد اور دوسرے افراد کے مزارات بھی ہیں یہ محلّہ شیخ فضل احمد اور دوسرے افراد کے مزارات بھی ہیں یہ محلّہ شیخ فضل حق میں میں جہاں شیخ فضل حق کے نام پر ہے۔

شخ فضل احمد کا حلقه کرشاد بهت وسیع تھا معاصر مولف نظام الدین بلخی کابیان ہے: مردم آفاق آنجناب المام شرق ومغرب از ہندتاروم واز بلخ و بدخشاں و بخارا تا حد کاشغر وفر غانہ واور سنخ و کابل وقندھار و ہرات تا حد بلوچتان و گردجتان و مروشام و حجاز وعراق و یمن از اہل ربع مسکون بقدراستماع بی چندوچوں ایشاں را شخ الاسلام و المسلمین می دانستند .....(۱)

ماوراء النهر کے سلاطین شیخ فضل احمد اور ان کے خانوادے کے بہت معتقد تھے، امیر معصوم ملقب بدامیر شاہ مراد بن امیر دانیال (۸۵ کا ہے۔ ۱۸۰۰) شاہ بخار اس خاندان کا بہت معتقد تھا اس کی ایک بیٹی میاں غلام فضل الله بن شیخ فضل ائد پشاوری کے عقد میں تھی، جب بیامیر فوت ہوا تو اس کے بیلے و جانشین میر حیدر نے عقیدت مندی کا اپنے والد سے بھی بڑھ کرمظا ہرہ کیا اور جانشین بنتے ہی پشاور میں مراسلہ بھیجا (۲)۔

امیر حیدرطور (۱۸۰۰-۱۸۲۹ء) کی خصوصی عقیدت مندی کے واقعات معاصر ماخذ تخیة المرشد میں درج ہیں جب شیخ فضل احمد ان سلاطین کی استدعا پر بخارا گئے تو افغانستان کے بادشاہ وشاہزادگان بھی ان سے ملاقات کے لئے آئے ،لکھا ہے:

<sup>(</sup>۱) تحفة المرشد ۱۱–۱۷ (حضرت شاه فضل احمد بیثاوری کے خلفاء کیئر تعداد میں تھے، انہوں نے خود بتایا کہ ماوراء النہر کی ان حدود میں جہاں امیر حیدر کی حکومت ہے میر ہے خلفاء کی تعداد تقریباً چارسو ہے (ایسنا ۱۳۵۳) اخوند ملانیاز محمفتی بخارامولف ۱۲ کتب بھی ان کے خلیفہ تھے (ایسنا ۱۲۵) شیخ فضل احمد کے خلفاء کی طویل فہرست کے لئے دیکھیے تھنۃ المرشد ۱۷۱–۱۹۰، ۱۹۹)

عادات بادشا بهان خراسان چنال بود که برای زیارت و توجه گرفتن بعدازشام به خدمت حضرت ایشال می آ مدند و روزانه برای حشمت و جاه خود باشرم می داهند که بخانه کسی بروندوشبها بغیر پیرخانه خود با جانمیر و ندشش شاه محمود و شاه زمان و شاه شجاع الملک و شاه ایوب و شاه سلطان علی و شنراده جهال دار پسران تیمورشاه در آل و شاه کامران پسرمحمود شاه و دیگرشا بزاد با و آنچه که با دشا بان ترکستان بودند روزانه برای اخذ توجه می آ مدند شل امیر معصوم شاه مراد غازی و سید امیر المونین امیر حیدر سلطان .....(۱)

بخارا میں شخ فضل احمد کوشاہ بخارا کی طرف سے زمین، مخد ومزادہ میاں فضل حق کو بلخ میں دہ نو دیا گیا، امیر سید حیدر سلطان نے قرید بخت شاہ (واقع بلخ) مخد ومزادہ غلام قادر کو قرید کندی باغ (حدو دجلال آباد) اور میاں فضل حق کو قرید ہدید خیل شنواری دیا گیا (۲)۔
مشہور مورخ و بمری نے جوخو دبھی بخارا گیا تھا امیر معصوم اور اس کے بیٹے امیر حیدر کے ندہبی شغف کی جس طرح بھبتی اڑائی ہے اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ یہ حضرات واقعی ابنی حدود سلطنت میں خلاف شرع امور کو پسند نہیں کرتے تھے یہ حقیقت پسندی ہمارے انہیں مشاکح نقشبند یہ کے ساتھ روابط کا نتیجہ تھا، و بمبری لکھتا ہے:

ال میں شک نہیں کہ (امیر معصوم کے ) دور میں مذہبی رنگ جوعام تھااس پر زیادہ فردر دور دور میں خاب ہے۔ اس ان رئیس شریعت کا عہدہ دوبارہ قائم کیا اور بیاس وقت کیا جب دنیائے اسلام بھول چکی تھی ، پولیس لوگوں کا مذہبی محاسبہ کرتی جوفرض العین بیان نہ کر سکے اور عربی کی چند دعا کیں نہ پڑھ سکے .....اسے وہیں جسمانی سزا دی جاتی .....اس کا جانشین سید حیدر طور ..... مذہبی تصوف، تعصب اور دیوانگی میں اپنے باپ کا سچا بیٹا ہی نہ تھا بلکہ اس سے بھی بڑھنے کی کوشش کرتا تھا .....وہ ساری عمر ملا ہی رہا اور دہ بھی اصل معنوں میں .....(س)

<sup>(</sup>۱) تخفة المرشدا ۳۲- ۳۲ (۱) ايضاً ۲۵

<sup>(</sup>ד) פאת ט: דרש יפורוא אח-ף אחים - פאת ט: דרש יפורוא אים (ד)

شخ فضل احمد کثیر الاولاد تھے ان کے فرزندوں میں سے زیادہ مقبولیت شخ فضل حق پشاوری کو ہوئی وہ اپنے والد کے سیح معنوں میں جانشین تھے، سلاطین ماوراء النہر کی ان کے والد کر امی کی طرح عزت واحر ام کرتے تھے وہ بھی بخارا گئے تھے اورامیر حیدر سے ملاقات کی تھی (۱)۔

کی تھی (۱)۔

شخ فضل حق پیثاوری نے سکھوں کے خلاف جہاد کیا تھاوہ اپنے مخلصین ومریدین کی تقریباً ایک لاکھ فوج لے کر نکلے اس معرکے میں تقریباً چودہ یا پندرہ ہزار کفارتل اور صرف یا پنج چھ ہزار مسلمان شہید ہوئے ،معاصر بیان ملاحظہ ہو: ``

"ازسب غلبه کفار بدکردارسکه که در آل وقت غلبه آورده بووند ..... جناب آخضرت مخدوم را آل شخ فضل حق قدل سره جهاد با کفار نابکار فرمودند چند بزارکس در مرتبه ثانی قریب بیک لک مریدان و مخلصان خودرا نزدومردم یوسف زئی وصاد و بنیر جمع فرمود کارو جنگ عظیم کردند ..... که غازیان به همراه کفار به تو فنک و شمشیر و نیزه و آخر الامر سنگ و چوب و کشتی گرفتن و جنگ کردند و قریب چهارده پانزده بزار کفار قل شدند و قریب بخشش بزار مسلمان شهید شدند، تاریخ غازیان هم المشهداء و لهم الدر جات العلی (۲) آل امر سر انجام نه بافت (۳)

تاریخ کے برطانوی اور سکھ مآخذ اس واقعے کے ذکر سے خالی ہیں، قابل تو جہ امریہ سے کہ اس سال مجاہدین بریلی نے بھی سکھوں کے ساتھ زبر دست معرکے میں شکست کھائی سے کہ اس سال مجاہدین بریلی نے بھی سکھوں کے ساتھ زبر دست معرکے میں شکست کھائی مختی ، ہمارے پاس اس وقت تک کوئی ایسا معاصر اور مصدقہ ماخذ نہیں ہے جس میں شاہ

<sup>(</sup>١) تخفة المرشد ٣

<sup>(</sup>۲) اس مادے ہے ۲۳۲۱ ھال شہادت برآ مربوتا ہے، جوا ۱۸۳ ء کے مسادی ہے۔

<sup>(</sup>٣) تخفة المرشد ١١٢-١١١

فضل حق پیٹاوری کے مجاہدین بریلی سے مل کرسکھوں کے خلاف جہاد کرنے کا ذکر ہو(ا) نہ ماخذ بریلی میں ان کے اتحاد واختلاف کا تذکرہ ملتا ہے اور نہ ہی شاہ فضل حق پیٹاوری کے خاندانی معاصر ماخذ سے مجاہدین بریلی کی آمد کی اطلاع ملتی ہے۔

یہ بھی ہوسکتا ہے کہ مجاہدین بریلی کے عقائد سے جیبیا کہ صوبہ سرحد کے اکثر علاء و مشائخ کواختلاف تقاای نوعیت کااختلاف شاہ فضل حق پشاوری کوبھی ہوور نہان مشائخ کے متحدہ جہاد کا ذکر دونوں خانوا دوں کے تذکروں میں ضرور ملتا۔

جب رنجیت سنگھ کا ۱۸۳۱ء کو پشاور پر قبضہ ہو گیا تو شاہ فضل ہادی بن شاہ فضل حق نے بشاور سے مع اعزہ و اقربا ہجرت کی اور ریاست سوات کے موضع تھانہ میں جا کر سکونت اختیار کرلی کیوں کہ انہوں نے اپنے والد کے زمانے میں سکھوں کے خلاف جہاد کیا تھا اور ابسکھوں کے خلاف جہاد کیا تھا اور ابسکھوں کی طرف سے انتقامی کارروائی کا خطرہ موجود تھا (۲)۔

(۱) رنجیت تنگھ اور افغان مجاہدین کی ۱۸۲۴ء کی جنگ اور مجاہدین کی تنگست کے اثر ات بیان کرتے ہوئے سیتارام کو بلی نے لکھاہے:

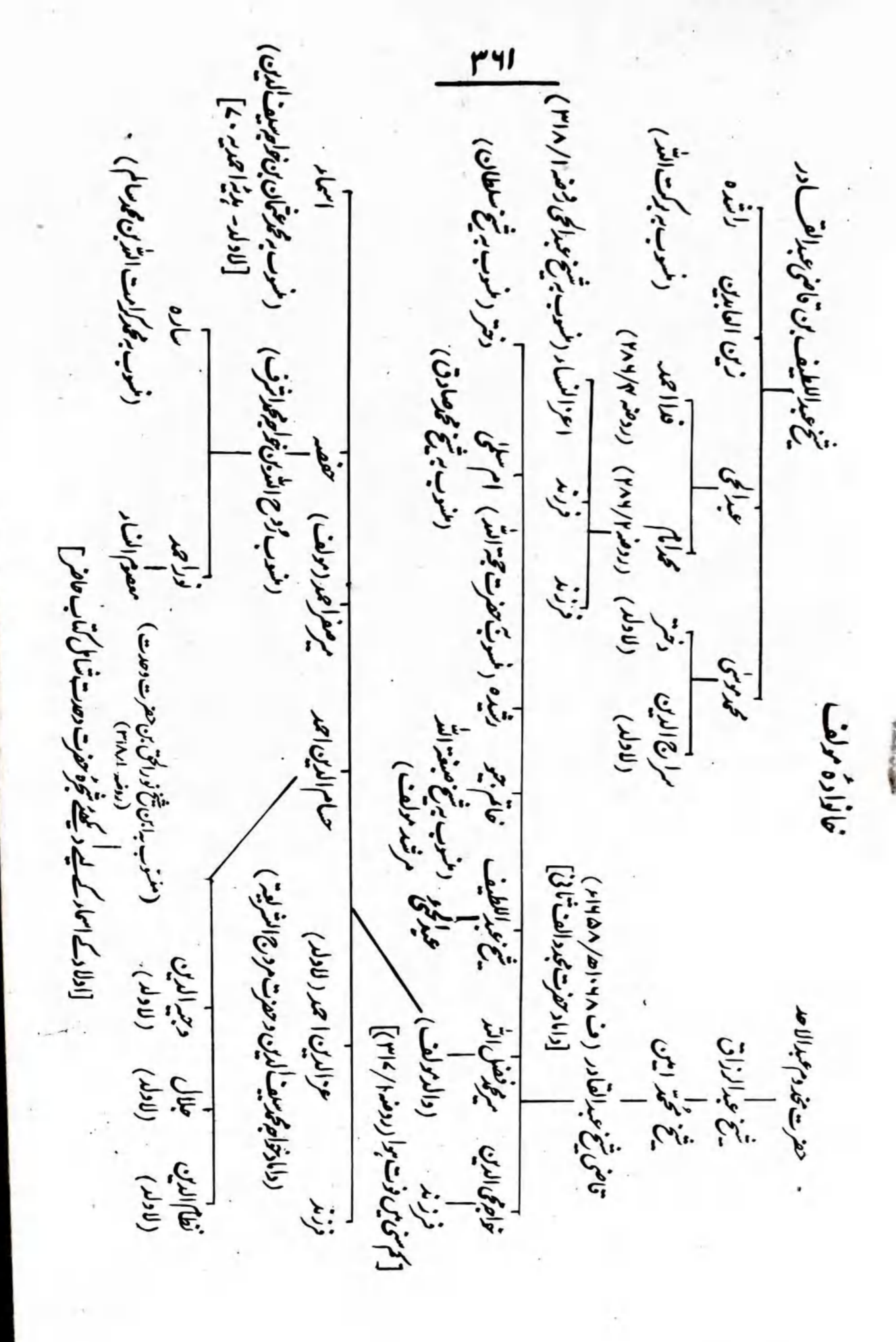
اس جنگ میں خالصہ فوج کا بہت نقصان ہوا کراس شاندار فتح کا سرحد پر بیاثر ہوا کہ جمرود ہے مالا کنڈ اور جنگ میں خالصہ کے قبضے میں آئی ار مہارا جد نجیت سکھ سام کا قد خالصہ کے قبضے میں آئی ار مہارا جد نجیت سکھ سام کا قد خالصہ کے قبضے میں آئی ار مہارا جد نجیت سکھ سام کا میں ہمکن ہے شاہ فضل حق کے جہاد کا تعلق ای سنہ ۱۸۲۳ء ہے ہواور ان کے جہاد کا خدکورہ عربی مادہ تاریخ جس سے سنہ ۱۲۳۷ھ برآ مدہوتا ہے ہوگیا بت ہو۔

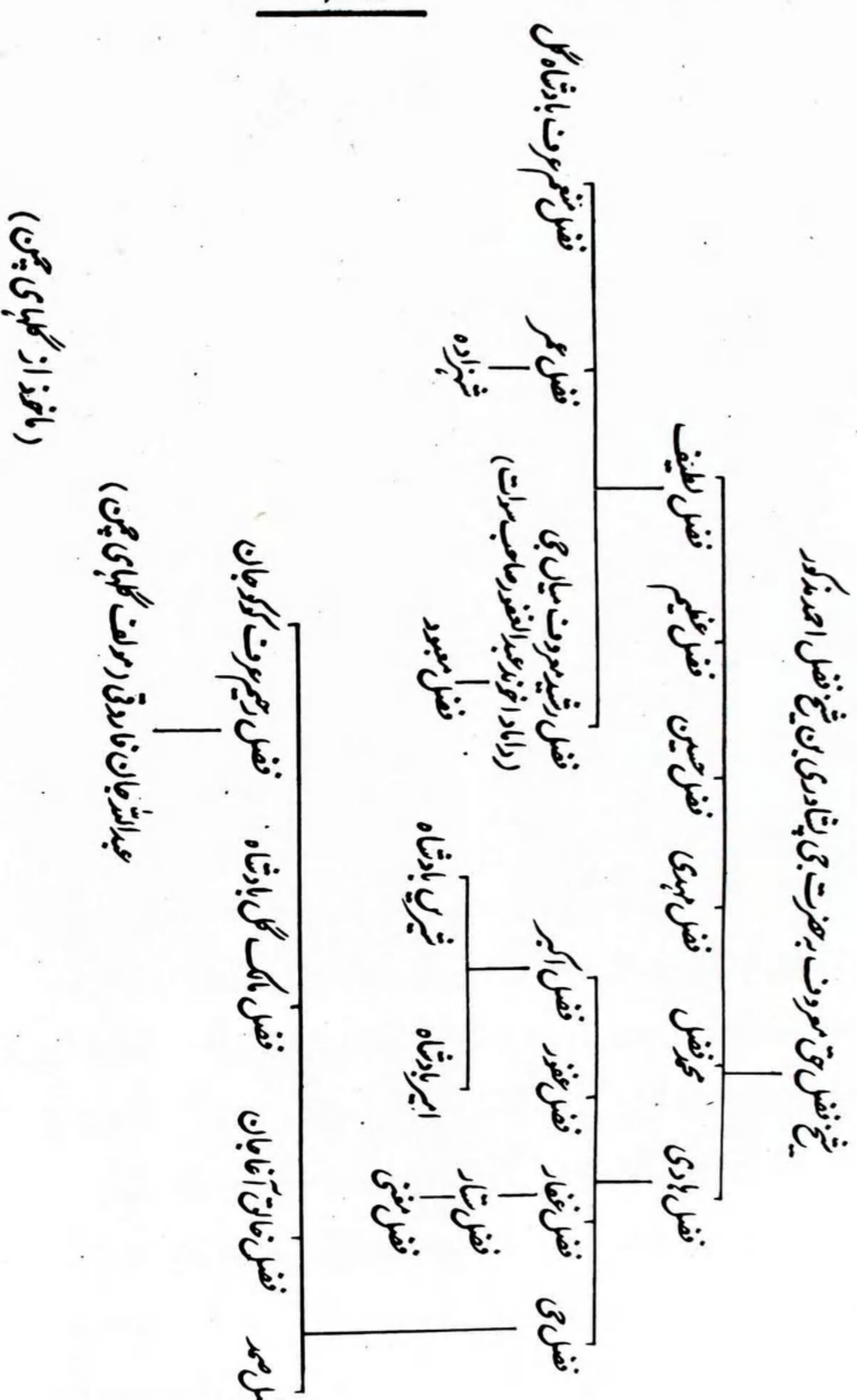
(۲) عبدالله جان فاروقی: گلبای چن ۱۰-۱۲ شاه فضل حق پیاوری کا سال وفات ہمیں کمی معاصر تذکر ہے میں نہیں مل سکا مولا ناعبدالله جان فاروقی نے بغیر کی سند کے ان کا سال وصال ۱۲۵۴ ہے ۱۸۳۸ء درج کیا ہے میں نہیں مل سکا مولا ناعبدالله جان فاروقی نے بغیر کی سند کے ان کا سال وصال ۱۲۵۴ ہے کہ جب کہای چمن ۵۷) جو ان کے اپنے بیانات کی روشی میں صحیح معلوم نہیں ہوتا، مثلا انہوں نے لکھا ہے کہ جب مجاہدین بر بلی کو ۱۸۳۰ و صحیح ۱۸۳۱ ہے) میں فکست ہوئی اور سکصوں کا پیاور پر قبضہ ہوگیا تو انتقام کے خوف سے شاہ فضل جن کے اس قافلے میں شاہ فضل حق کو شامل نہیں بتایا خوف سے شاہ فضل جن کو بیا اور دو مدتول پیاور میں مندارشاد پر بیٹھے رہے (۵۹) ان بیانات میں خاصا تضاد ہے۔اگر شاہ فضل حق سال حقال ہو چکا تھا۔ پر کر کھا ہے کہ شاہ فضل حق ۱۸۳۱ء میں نوف ہو ہوگے ہوں گے۔ پھر وصال کے سند فضل حق ۲۳۱ء میں ہی فوت ہوگئے ہوں گے۔ پھر وصال کے سند میں جہاد کا تعلق رنجیت سنگھ کے حملہ ۱۸۳۲ء سے میں جو جاتا ہے۔

حضرت شیخ فضل احمد حضرت مجدد الف ثانی کی دختری اولا دمیں ہے ہونے پراس طرح فخر کیا کرتے تھے:

ای فقیرفضل احمد بن بنت بنت جمة الله حضرت خواجه محمد نقشبند بن حضرت عروة الوقی ......ای فقیر بن بنت بنت عارف زکی شیخ محمد نقی بن .....حضرت وحدت ..... نیز می فرمودند که جد ما حضرت شیخ میر صفر احمد قدس سره (مولف مقامات معصومی) ابن بنت عروة الوقی حضرت خواجه محمد معصوم ..... والد شریف من حضرت ابوداو دنیاز احمد بن بنت قد وة الل الله حضرت شیخ محم صبغة الله ...... بن عروة الوقی ..... بن عروة الوقی ..... بن عروة الوقی ..... بن حضرت مجد دالف ثانی ...... (۱)

<sup>(</sup>١) تخفة المرشد ٢





## تاليفات ميرصفراحم معصومي

مقامات معصومی کے مولف میر صفر احمد کئی کتابوں کے مولف تھے جن کی کل تعداد معلوم نہیں ہے، ان کے والدگرامی نے کہ ابھی وہ کمسن ہی تھے انہیں بثارت دی کہ وہ مصنف بنیں گے، چنانچہ مولف نے کتاب حاضر سمیت اپنی ان تصانیف کو اپنے والدگرامی کی بثارت کا مظہر قرار دیا ہے(۱) ان کی صرف مندرجہ ذیل تصانیف کاعلم ہوسکا ہے:

ا- معدن الجواهر

٢- منظراولي الالباب

٣- مظهرابواب فضل

٣- رساله در حالات خواجه محمدز بيرسر مندى

۵- فاری اشعار

٢- مقامات معصوى (كتاب حاضر)

معدن الجواهر

معدن الجواہر مولف نے اپنے ماموں ،خسر اور شیخ طریقت حضرت شیخ صبغت الله بن حضرت شیخ صبغت الله بن حضرت خود وضاحت حضرت خواجه محمد معصوم قدس سرہا کے احوال ، ملفوظات اور کرامات پر ککھی ہے خود وضاحت کرتے ہیں:

بذكر برخی از مقامات و پاره از ملفوظات و بعضی از كرامات وخرق عادات كه ایل فقیر خود مشامده نموده و با از روات ثقات شنوده به باد مانده در قید كتابت می آورد.....(۲)

مولف نے اس رسالے کا آغازے محرم ۱۲۱۱ھ/ کے مارچ ۹۰ کا اوکو بلدہ اجین میں کیا جہاں مولف خلد منزل بہادر شاہ محمد معظم کے ہمراہ نظر میں تنے (۳) ،خود لکھتے ہیں:

(۱) کتاب عاضر ۳۸۵ (۲) معدن الجواہر ۳ معدن ال

(٣) رك مقدمه بذا" مولف ك مختلف اسفار"

امانظر برعنایات و توجهات و استخارات نموده و فضل حضرت کریم و ثیقه خودرا ساخته درعبارت فاری مبر ااز تکلفات رکی رساله در شهر عاشوره که محرم الحرام باشد بتاریخ بفتم سنه بزار وصد و بیست و یک از بجرت مقدسه سسال سیوم از جلوس سلاطین اسلام ظل الله سسه ابونصر قطب الدین محمد معظم شاه عالم بها در با دشاه عازی سد در بلده دارا لفتح اجین شروع نموده شد سسایی رساله راسمی به معدن الجوابر گردانیده سسال)

گویا معدن الجواہر کے صاحب سوائح حضرت شیخ صبغت الله (ف ۱۱۲۲ھ)اس کی تالیف کے دوران بقید حیات تھے، ایبا معلوم ہوتا ہے کہ مولف نے رسالہ تالیف کر کے حضرت شیخ صبغت الله کی خدمت میں سر ہند بھیجا تو انہوں نے اس پر تحسین فر مائی اور مولف کے حت میں دعائے خیر بھی کی لیکن مولف کے سر ہند پہنچنے سے نو ماہ پہلے حضرت شیخ کا وصال ہوگیا تھا، مولف کے الفاظ ملاحظہ ہوں:

رساله معدن الجوام در حالت حیات عالی حضرت جمع نموده حقیقت آل بربان قلم معروض داشته چه تصنیف آل رساله در بلدهٔ دارالفتح اجین ا تفاق یا فته بودوتشریف عالی حضرت در دارالا رشاد حضرت سر مند بوده، هم چنین جواب سرافرازی یا فته دعا خیر در حق احقر بدستخط انور نگارش یا فته و بعد از رسیدن فدوی در وطن اگر چه ملاقات صوری دست نددارد چه وصال آل قبله ارباب کمال پیش از رسیدن احقر بدنه ماه رو دا داما از باریابان حضور عنایات غائبانه برتصنیف آل رساله بسیار شنوده .....(۲)

گویا مولف حضرت شیخ صبغت الله کے وصال سے نو ماہ بعد سر ہند پہنچ یہاں یہ وضاحت کردی جائے کہ مولف کے اشارات سے بیدواضح نہیں ہوتا کہ آیاوہ اجین سے براہ راست سر ہند پہنچ یا سانھڑ سے کیوں کہ مولف اس وقت لشکر کے ساتھ نواح اجمیر کے راست سر ہند پہنچ یا سانھڑ سے کیوں کہ مولف اس وقت لشکر کے ساتھ نواح اجمیر کے

<sup>(</sup>۱) معدن الجوابر ۱۰–۱۱ (۲) مقامات معصوى ۲۹۷

گاؤں ٰسانبھڑ میں نتھے جہاں انہیں حضرت شیخ صبغت اللہ کے وصال کی اطلاع ملی (۱) گویا اس دوران مولف بھی سانبھڑ میں اور بھی اجین میں رہے۔

معدن الجواہر تین معدن (باب) پرمشتل ہے ہرمعدن کے مندرجات کوجو ہر قرار دیا ہے، لکھتے ہیں:

این رساله مشتمل برسه معدن ایست و جرمعدن محق ی برجوا برکثیره ،معدن اول در بیان بشاراتی که حضرت مجدد الف ثانی و حضرت ایشان رضی الله تعالی عنهما در حق آن عالی حضرت داده اند معدن دوم در بیان عبادات یومی ولیلی ...... و عادات و ملفوظات آن عالی حضرت \_معدن سوم در ذکر تصرفات و کرامات و خرق عادات آن عالی حضرت \_معدن سوم در ذکر تصرفات و کرامات و خرق عادات آن عالی حضرت (۲)

معدن الجوامر كے محفقات كاان الفاظ ميں ذكركيا ہے:

درین رساله آن حضرت را به عالی حضرت (شیخ صبغة الله) بیان مقرر نموده شدو والد اینان بخضرت اینان (خواجه محم معصوم) وجداینان بخضرت مجدد الف ثانی مبادادر وقت خواندن یکی را به دیگری خلط (نه) نمائی .....(۳)

مولف نے مقامات معصومی کی طرح معددان الجواہر کی تالیف میں بھی طرز تالیف کے سلسلے میں جامعین مقامات حضرت مجددالف ثانی کا اتباع کیا ہے، وضاحت فرماتے ہیں:
مادریں مقامات شریفہ رعایات یک لطیفہ .....مولفان مقامات حضرت مجددالف ثانی رضی الله تعالی عنہ کہ شروع کلام از نماز تہدی فرمایندوایں عاصی و دوراز کار ہم بہ تبعیت ایں اعز و عالی مقدار در رسالہ معدن الجواہر دراحوال عالی حضرت ہم بہ تبعیت ایں اعز و عالی مقدار در رسالہ معدن الجواہر دراحوال عالی حضرت ہمیں راہ رفتہ .....(۲)

مولف نے بیجمی وضاحت کی ہے کہ بعض اسرار جن کا معدن الجواہر کی تالیف کے دوران علم نہیں تھا وہ معارف جدیدہ کے طور پر مقامات معصومی میں درج کئے گئے ہیں نیز

<sup>(</sup>۱) رک مقدمهٔ حاضر "مولف کے مختلف سفر" (۳) معدن ۱۱–۱۲ (۳) معدن ۱۱–۱۲

مولف نے معدن الجواہر کومقامات معصومی کا ایک جز بھی قر اردیا ہے(۱)۔ مقامات معصوی میں مولف نے کئی مقامات پرمعدن الجواہر کاذکر کیا ہے(۲) اور بعض مجمل امور کی تفصیل کیلئے معدن الجواہر سے مراجعت کرنے کے لئے کہا ہے (۳)۔ معدن الجواہر کے محمل خطی ننخ کا ہمیں تا حال علم نہیں ہے۔اس کے ابتدائی ۳۲ صفحات برمشمل ايك فلمى نسخه مولانا حافظ محمر ہاشم جان مجددى مرحوم كے كتب خانه كوئية ميں ہاری نظرے گزراہے۔

منظراولي الالباب

مولف نے بیر کتاب اینے والد گرامی شیخ محرفضل الله قدس سرہ کے حالات پر تالیف کی تھی،اس کاسال تالیف معلوم ہیں ہے لیکن مولف نے بتایا ہے کہ انہوں نے مقامات معصومی کی تالیف (۱۳۲۱–۱۳۲۷ه) سے چندسال قبل اس کتاب کی تعمیل کی سعادت حاصل کی ہے(ہم)۔ہم ال رسالے کی تالیف حدود • ۱۱۱۱ھ/ کا کا ءقر اردے سکتے ہیں۔ ایک مقام پرمولف نے اپنے والدگرامی کا ذکر کرتے ہوئے اس رسالے کے بعض مندرجات كى طرف سے اشارہ كيا ہے:

هر كه را پیش از وصول مفتاح مشتم (مقامات معصومی)..... شوق ملاحظه حالات فخيمه وكرامات عظيمه ُ ايثال دامن كيرگردد و بهمطالعه كتاب منظراو لي الالباب كه ازمصنفات اين فقير كثيرالتقصير ات استعجال فرمايندو درمنظر ششم اوجويان مقصد خود بود اگر به تمام نبحهٔ را سیر کند از فقص اکابر ما با خوا کدر داید اطلاع خوابد

مولف نے بعض و قائع کے بیان کے دوران مقامات معصومی میں اپنے اس رسالے کا

<sup>(</sup>۱) الضاً ۲۸۰/۲۰-۲۲ TAO. 2/11.0/17/1.1./ (1)

<sup>1/19+11-10/17/19/17.19-12/12-12/12)</sup> 

ايكمقام پرتواس كاايك طويل اقتباس بهى ديا ٢٥١-١٨٥ ، نيزعمدة القامات ١٣٨٥-١٥٥ (٣) كتاب عاضر ٣١٠ (۵) اليناوا / ۲-r

ذکرکیا ہے(۱) ہمیں تا حال اس رسالے کے کسی نسخے کاعلم ہیں ہے۔ مظہر ابواب فضل مظہر ابواب فضل

منظراولی الالباب کی طرح مولف نے مظہر ابواب فضل کے نام سے اپنے والدگرای کے حالات پر مقامات معصوی کی پیمیل کے بعد ایک اور رسالہ تالیف کرنے کا وعدہ کیا ہے تاکہ مولف کو رسالہ منظر کی تالیف کے بعد جو معارف جدیدہ معلوم ہوئے اور خاص طور پر اس میں انہوں نے اپنے والد کے معمولات اور عبادات یوی ولیلی کو'' نفع عام'' کے لئے جمع کر دیا ہے، لکھتے ہیں:

به خاطرعن م بالجزم از مدتی برآل قرار گرفته که اگر حیات چندروز و فانماید بعد از انفراغ ازیس کتاب مقامات معصوی و الهامات قیوی و به تقریب حضرت ایثال خن از دیگران درمیان آمده کتاب مظهر ابواب فضل که شتمل برخاصهٔ احوال آخضرت و چیز های که آخضرت برای نفع عام از قید قلم آوردند و با چیزی که از زبان الهام ترجمان استماع نموده و چیز ها که بآل امتیاز داهیتند و این فقیر را وقوف آل دست داده جهت ادای حق ایثال تصنیف خواجم نمودان شا الله تعالی (۲)

مولف نے مقامات معصومی میں کئی مقامات پراس رسالے کی تالیف کاعزم ظاہر کیا ہے(۳)اور ممکن ہے کہ انہیں اس کی تکمیل کی سعادت نصیب ہوئی ہولیکن ہمیں تا حال اس کے کسی نسخے کاعلم نہیں ہے۔

رساله دراحوال خواجه محمدز بيرسر مندى

مارے مولف کو حضرت خواجہ محمد زبیر بن شیخ ابوالعلیٰ بن حضرت جمۃ الله محمد نقشبند ٹائی محمد نقشبند ٹائی کے ساتھ خصوصی تعلق تھا، انہوں نے مقامات معصومی میں جابجاان کا ذکر بڑے احترام سے کے ساتھ خصوصی تعلق تھا، انہوں نے مقامات میں وعدہ کیا ہے کہ اگر میری عمر کیا ہے اور ان سے روایات بھی کی ہیں انہوں نے مقامات میں وعدہ کیا ہے کہ اگر میری عمر

<sup>(</sup>۱) كتاب حاضر ۲۸۰،۲۸۰ (۲) ايينا ۲۵ (۲)

רא) ושל אבדיד אדי דא די האם (ד)

نے وفا کی تو وہ حضرت خواجہ محمد زبیر کے'' حالات، معارف،عبادات اور عادات' برمستقل رسالة الف كري كي الكصة بن:

اگرعمروفا كرد وبعداز انفراغ ايس كتاب رساليهٔ عليحده دربعضي حالات ومعارف و عبادات وعادات آنجناب تحرينما يندان شاءالله تعالى حق سجانه وبه وجهاحسن به حصول این تمناممتاز فرماید و برای عاصی درچهٔ سعادت به کشاید.....(۱) ہمیں اس رسالے کے بھی کسی ننخ کے وجود کاعلم نہیں ہے، ہمارے مولف کے معاصر صاحب روضة القيوميه نے جوخواجه محمد زبير كے خليفه بھى تصروضة القيوميه كا يورا دفتر خواجه محدز بیر کے حالات کے لئے مخص کیا ہے لیکن انہوں نے اس رسالے کا ذکر نہیں کیا ،معلوم ہوتا ہے کہوہ اس سے واقف نہیں تھے یا مولف کواس کی تالیف کا موقع نہیں ملا۔

مولف كاشعرى سرمايير

کتاب حاضر کے مولف شاعر بھی تھے ہمیں ان کے کسی شعری مجموعے کاعلم نہیں ہے اور نہ ہی شعراء کے تذکروں میں ان کا ذکر ہمیں مل سکا ہے، البتہ مقامات معصومی کو انہوں نے جا بجا جس حسن وخو بی کے ساتھ اشعار سے سجایا ہے اس سے ان کے اعلیٰ در ہے کے شعری ذوق کی غمازی ہوتی ہے، ان میں بہت سے ایسے اشعار بھی ہیں جن پرخود ان کی تصنیف ہونے کا گمان ہوتا ہے۔

مولف نے اپنی پریشان حالی اور تالیف کتاب کے مل پریانج اشعار برجت مطور پر کھے ہیں(۲) ای طرح مولف نے اپنی ایک طویل نعتیہ مثنوی ان الفاظ کے ساتھ شامل کتاب

حقير دوراز كاروقتي ازاوقات درغلبات محبت آنسرور كائنات عليه وعلى آله الصلوة والسلام چندیں کہ درمیدان اشعارگا ہی ابلق فکر نہ تا ختہ اما چوں درنعت ہی اختیار برآ مده بیج نکته را مخالف ابل طبیعت نه یافته برای فائده عام داخل این کتاب می

نمايدتاسعادت تمام بدست آيد.....(٣) (۱) ایناً ۱۰ سام (۲) کتاب حاضر ۲۵۳ (٢) اليناه ٥٢٨-٥٢٥

سیمچھ لینا غلط بہم ہوگ کہ ہمارے مولف کاکل تصنیفی سر مایہ اتنا ہی ہے جن کا ہم نے سابقہ سطور میں ذکر کیا ہے بلکہ ان کی تالیفات کی صحیح تعداد ہمیں معلوم نہیں ہے انہوں نے خود اپنے بارے میں اپنے والدگرامی کی بشارت کہ میں مصنف بنوں گانقل کرتے ہوئے اپنی فدکورہ تین تالیفات کی تحمیل اور مظہر ابواب فضل کی تالیف کے وعدے کے ساتھ ہی یہ بھی لکھا ہے کہ مجھے انداز ہبیں ہے ممرک آخری صے میں پہنچ کرتالیفات کی تعداد کتنی ہوگ: رسالۂ دیگر ہم در خاطر فدکور آمد کہ باید نوشت و باید دید کہ تا آخر عمر معاملہ تا کجا کشد ۔۔۔۔۔(۱)

مقامات معصومی کی تکمیل ۴ ۱۱۳ ه/ ۱۲۲ء کے دوران مولف کی عمر ۴۸ سال ہو چکی تھی (۲) اورجیسا کہ ہم نے مولف کا سال وفات قیاسی طور پر ۱۵۱۰ ه/ ۱۵۸ء امتعین کیا ہے۔ اس حساب سے وہ مزید سولہ سال زندہ رہے اوریقیناً وہ ان سنین میں تصنیف و تالیف میں مصروف رہے ، مولف کے معاصر صاحب روضة القیومیہ کی شہادت کے مطابق مولف اس سلسلے کے مثا کنے میں تصنیف و تالیف میں سب سے زیادہ مصروف رہے تھے (۳)۔

<sup>(</sup>۱) كتاب عاضر ۲۵ (۲) اييناه ۵۳ (۳) روضه ا/۲۱۸ (۱)

## مقامات معصومي

یمی کتاب حاضر میعنی مقامات معصومی ہے، جو حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی قدس سرہ کے احوال و آثار و تعلیمات پر مشتمل ہے، مولف نے یہ کتاب حصول برکات اور حزن و پریثانی سے نجات کے لئے تالیف کی ہے انہوں نے اپنے فرزندشنے ابوداؤد نیاز احمد کے مکرر اصرار یراس کا آغاز کیا، لکھتے ہیں:

.....آن فرزندابوداوُد (نیاز احمه) مکرر به اظهار این تمنا به شوق الفوق وحلاوت کثیرالندوق دبمن شیرین گفتاروز بان شکر بیان وانمود که مقصوداز تحریرای احوال وتقریرای اقوال نه خودستائی وظاهر آرائی ست بلکه طل مقاصد این جهان فانی که مانع جمعیت دامانی است .....(۱)

مخدوم عالی جناب نتیجهٔ اکابراقطاب شیخ محمد اسمعیل سلمه الله الجلیل که منصف بی دلیل به مشامدهٔ این کتاب خطبهای فراوان به کار برده امر موکد عنایت آمیز برزبان شکرریز برذکراحوال مخدوم زاده مای کرام نمودند.....(۱۳)

اس کتاب کی تالیف کے دوران مخدومزادہ محمد استعیل دبلی میں مقیم تھے، مولف جب بھی اس کتاب کی تالیف کے دوران مخدومزادہ محمد استعیل دبلی میں مقیم سے مولف جب بھی ان کے بیاس دبلی جاتے تو وہ مقامات معصومی کے مختلف جصے بڑے ادب کے ساتھ سنتے اوراس کی تالیف کی'' ترغیب' دیتے رہتے تھے:

دری ایام تشریف ایثال در بلدهٔ شاه جهان آباد به تقریبی افتاده بود اکثر اوراق این کتاب از محالات مختلفه برنظر شریف ایثال گزشته خیلی بادب با ساع نمودند و

<sup>(</sup>۱) مِكَابِ عاضر ۱۰

<sup>(</sup>٢) شيخ محمد المعيل كے حالات كے لئے ديكھئے كتاب حاضر ٢٨٥ (٣) ايضا ٢٢٢

ترغیب برتحریرای بانواع عنایات می فرمودند بلکه اکثر روایات بهم از زبانی ایثال در ماسبق گزشته.....(۱)

جبیبا کہ ہم نے مولف کے مختلف اسفار کی تفصیل کے دوران لکھا ہے کہ مولف سفر میں ہمیشہ تصنیف و تالیف میں مصروف رہتے تھے چنانچہ انہوں نے مقامات معصومی کے متعلق مجھی کئی مقامات پروضاحت کی ہے کہ وہ اس کے مختلف ابواب وفصول کی تدوین کے دوران سفر میں ہیں (۲)۔

سال تاليف

مولف نے نہایت واضح الفاظ میں لکھا ہے کہ انہوں نے مقامات معصومی کی تالیف کا آغاز ۲۷ رہنچ الثانی ۲۳۱۱ھ/۲۰۱۰ء کو کیا'' مفتاح اہل السعادات' سے اس کے آغاز تالیف کاسال ۱۳۲۱ھ برآ مدہوتا ہے:

.....نام این نسخه مقامات و تاریخ عنوان آن "مقاح ابل السعادت" باشد ...... روز پنج شنبه سنه بزار وصدوی و دو که از لفظ پیدااست، بست و ششم شهر ربیج الثانی فی سال اول از جلوس سلطان الاسلام ...... ابوالمظفر ناصر الدین محمد شاه بادشاه غازی .....قدم در بنیاداین دیواراستوار ..... (۳)

بروز جمعه ۱۵ زی قعده ۳ ۱۱۳ هے/۱۲۲ ء کوایے مکمل کیااس وقت مولف کی عمر ۴۸ سال ہو چکی تھی ،خاتمہ ٔ حسنہ میں لکھتے ہیں:

الحال چوں از دیروز کہ پانز دہم شہر ذی قعدہ روز جمعہ درسال ہزاروصدوی و چہار اتفاق یا فتہ عمرای عاصی دوراز کار بہ چہل وہشت سال انجامیدہ وموی سپید در عین کہالت احاط نمودہ .....(۴) چوں تاریخ اختیام ایں مقامات قدی نکات کہ مسمی بہمفیاح اہل السعادات بہ گوش ہوش از سروش غیب باغچ کا عدن می رسداگر

<sup>(</sup>۱) کتاب حاضر ۲۸۵ (۲) ایضأ ۱۵۲ / ۲۱ - ۱۸۲،۲۰ / ۱۸۲۰ ایضاً ۱۸۲۰ (۲) کتاب حاضر ۱۸ (۶۸ متبر ۱۸۹۱ می ۱۸۲۰ متبر ۱۸۹۱ می استان می از ۱۸۳۰ می از ۱۸۳ می از ۱۸۳ می از ۱۸۳۰ می از از ۱۸۳۰ می از ۱۸۳ می از ۱۸۳ می از ۱۸۳ می از از ۱۸۳ می از ۱۸۳ می از ۱۸۳ می از از ۱۸۳ می از از ۱۸۳ می از از از از ۱۸۳ می از از از از از از از از از از

<sup>(</sup>۳) کتاب حاصر ۱۲ (محمد شاہ ۲۸ ممبر ۱۵۱۹/۱۳۱۱ه کو محت مین ہوااور مولف نے جب بید کتاب سروح کی اس اس کے انگلے سال کا آغاز ہو چکا تھا) (۴) ایضا ۵۳۵

ایں فواکهٔ ریاضی بهمیں نام خوانندمی شاید و ہر کدام ازاں دو نام مبین سال ابتداء دوسط اوست (۱)

تالیف کا آغاز ۲۷ رئیج الثانی ۱۳۲۱ هے کو ہوا اور ۱۵ فری قعدہ ۱۳۳ هے ممل ہوئی گویا مولف اڑھائی سال اس کتاب کی تالیف میں مصروف رہے۔

اں دوران مولف سفروحضر میں اس کتاب کی تکمیل میں لگےرہے انہوں نے اپنی اس مصرو فیت کا کئی مقامات پر ذکر کیا ہے، چنداشارات ملاحظہ ہوں:

ابتدائی ابواب وفصول کی تاریخیس اس طرح بیان کی ہیں:

شروع این مفتاح (پنجم) بست و ششم رسیج الثانی در عین از ارواضطرار بود کمابین فی الخطبة و بست و ششم جمادی الاولی متصله آل به شفاء و کشائش برآیدن جانب اکبرآ باد میسر گردیده و درآل و قت تحریر مفتاح اول تا مکتوب صد د به شاه م از جلد اول که باسم برادراصغر حضرت ایشال شیخ محمه یجی است میشده بود باز دخول این بلده از رجوع به تاریخ نوز د بهم محرم الحرام اتفاق یا فته و تابست و بهفت کنز از کنوز مفتاح ثالث درین سفرنگارش یا فته و کنز بست و بشتم که منقول از خان خدا پرست مفتاح ثالث در می سفرنگارش یا فته و کنز بست و بشتم که منقول از خان خدا پرست است باز درموضع شروع کتاب تحریر یا فته (۲)

مقامات معصومی کا ایک نام'' فوا که ٔ ریاضی'' بھی ہے جس کے اعداد سے اس کے حصہ ُ اوسط کا سال تحریر ۱۳۳۳ اھ برآ مدہوتا ہے ،خودوضا حت کرتے ہیں :

ترقیم این مقامات معصومی که '' فواکهٔ ریاضی'' یکی از اسامی آن ست و تاریخ تحریراین سطور جم مخرج از ان در سفراتفاق یافته .....(۳) ...... مقامات قدسی نکات که مسمی به '' مفتاح اہل السعادات' به گوش ہوش ..... می رسد اگر این '' فواکهٔ ریاضی'' ۔ جمیں نام خوانندی شاید و ہر کدام از آن دو نام جمین سال ابتداء و وسط اوست (۴)

<sup>(</sup>۱) اینآ۹س۵ (۲) کتاب طاخر (۲۱ - ۲۲۲

<sup>(</sup>٣) اليناء ١٥ (ليني فواكه=١١٢ + رياضي ١٦٠١ = ١١٣١ه) (٣) الينا٩٥٥

ایک مقام پرلکھا ہے کہ حفرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کے وصال کوان اوراق کی تحریر کے مال بیت چکے ہیں(۱) اس حساب سے یہاں سنہ ۱۱۳۳ھ (وصال کو سال میت چکے ہیں(۱) اس حساب سے یہاں سنہ ۱۱۳۳ھ (وصال ۱۴۵۹ میل مقام پر لکھتے ہیں کہ اس وقت خواجہ محمد زبیر کی عمر چالیس سال ہو چکی ہے(۲) حضرت خواجہ محمد زبیر کی عمر چالیس سال ہو چکی ہے(۲) حضرت خواجہ محمد زبیر کی عمر چالیس سال شار کرنے سے سال رواں ۱۱۳۳ ھوات ہوجاتا ہے۔ ہولف رمضان ۱۱۳۳ ھواس کتاب کی مقتاح ششم لکھر ہے تھے اور اس ماہ میں یہ مقتاح یا یہ تحمیل کو پینی کی فتاح ششم لکھر ہے تھے اور اس ماہ میں یہ مقتاح یا یہ تحمیل کو پینی فتاح یا یہ تحمیل کو پینی کی دھوا تا ہے۔

شب یاز دہم شہرمبارک رمضان وشب دوشنبداز سال ہزار وصدوی سوم ہجرت

سیعنایات فراوان بہ حال پراختلال خودمشاہدہ کردہ ۔۔۔۔۔(۲)
وخاتمہای مفتاح ششم ۔۔۔۔۔درشہر رمضان المبارک اتفاق یافتہ ۔۔۔۔۔(۵)
مولف کتاب حاضر کی مفتاح نہم کی گنز نمبر ۲۱، ااشعبان ۱۳۳۴ھ کولکھ رہے تھے،
رماتے ہیں:

بتاریخ یاز دہم شعبان المعظم کہ یوم الا ربعابا شدوسال ہجری ہزار وصدوی و چہار نوبت ترقیم ایں کنزرسیدہ .....(۲)

محتويات

مقامات معصومی ایک مقدمہ، نو ابواب (مقاح) اور ایک خاتے پر مشمل ہے(2) مقدمہ، مقاحات اور خاتمہ میں بہت ی فصول شامل ہیں جن کو'' کنز'' کہا گیا ہے، مقاح بیجم میں مولف نے حضرت خواجہ کے ۲۲ ملفوظات نقل کئے ہیں ہر ملفوظ کو'' احمر'' کاعنوان دیا ہے(۸) ای طرح حضرت خواجہ کی کرامات کو منضبط کرتے ہوئے ان کی تعداد ۲ سابتا کی

<sup>(</sup>۱) ایضاً ۱۸۱ (۲) ایضاً ۳۰۹ (۳) روضة القیومیه ۹/۵ (۲) کتاب حاضر ۲۵۳ (۵) ایضاً ۲۵۹ (۲) ایضاً ۲۸۹

<sup>(2)</sup> ابواب وفصول کی فہرست متن کتاب حاضر ۲۳-۲۴، اورفہرست کلی میں ملاحظہ کریں

<sup>(</sup>٨). كتاب حاضر ١٨١-٢٠٠

ہے ہرتصرف وکرامت کو'' ابیض'' کا نام دیا ہے(۱) اور اس پر چند لطائف کا اضافہ بھی کیا ہے، کتاب کی مفتاح نہم (در احوال خلفای حضرت خواجہ) قرآن مجید کے اجزاء کی تعداد کے مطابق تمیں فصول ( کنز) پر مشتمل ہے(۲) اس پر مولف نے ایک ذیل کا اضافہ کیا ہے، اس ذیل کا آخری حصہ ان سلاطین وامراء کی عقیدت مندی کے واقعات پر مشتمل ہے جن کا تعلق حضرت خواجہ سے تھا، کتاب کے خاتے کی دو کنزیں ہیں کنز اول میں مولف نے وہ نکات درج کئے ہیں جوساری کتاب کی تالیف کے دوران مولف کو یا دنہ آسکے اور بہوجوہ وہ برکل نہ لکھے جاسکے (۳) خاتمہ کی کنز دوم میں سید الا نہیاء صلی الله علیہ وسلم کی نعت ہے جس میں مولف کی نو تعت ہے جس میں مولف کی نو تا ہے دوران میں مولف کی نو تا ہے دوران مولف کی نو تا ہو تا ہو کی نو تا ہے دوران میں مولف کی نو تا ہو تا ہو

## مخففات

مولف نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے بعض اساء کواس کتاب میں بار بار لکھنے کی بجائے ان کے القاب کو کررتر کریر کر دیا ہے، جیسے صاحب سوائح حضرت خواجہ محر معصوم رضی الله تعالیٰ عنہ کے لئے ساری کتاب میں '' حضرت ایشاں' اپنے والدگرامی شیخ محر فضل الله کیائے'' آنحضرت (۲)''، حضرت شیخ محر صبغت الله بن حضرت خواجہ محر معصوم کے لئے '' عالی حضرت (۵)'' شیخ عبدالا حد وحدت بن حضرت خواجہ محمد سعید کے لئے '' حضرت وحدت (۱)'' اور حضرت خواجہ محمد معید بن حضرت مجدد الف ثانی کے لئے '' خاز ن الرحمت' ککھا ہے۔

## مقامات معصومی کے خطی نسخے

روضۃ القیومیہ (تالیف ۱۱۲۴ھ) سے لے کر روضۃ الاولیاء (تالیف ۱۳۳۳ھ/ ۱۹۱۵ء) تک سب نے اس سے نقل واقتباس کیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ مقامات معصوی کے متعدد ننخ ایک دوسرے سے نقل کئے گئے تھے لیکن روحانی خانوادوں میں علمی زوال کے باعث جہاں اس سلسلے کے دیگر مخطوطات بے حسی کی نذر ہوکر تباہ ہوئے وہاں

<sup>(</sup>۱) الينا (۳) الينا (۳) الينا (۳) الينا ۱۹/۵۱۳ (۳)

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ٢٦٣ - ٠٠٠ (٥) الينا ٢٦٠ - ٢٩٠ وغيره (١) الينا ٢٠٠ /١-٢

اس کتاب کے بھی صرف چند ہی نسخے معلوم ہوسکے ہیں ،جن کی تفصیل ہے ہے: ۱- تلمی نسخہ مخزونہ درگاہ حضرت شاہ ابوالخیر مجد دی (چتلی قبر خانقاہ حضرت میرز امظہر جان

جانان شهید) د بلی ، مندوستان

یہ نے مولا نا ابوالحن زید فاروتی (ف ۱۹۹۳ء) بن شاہ ابوالخیر مجددی کی ملکت ہے،
موصوف نے کمال مہر بانی سے اس کاعکس بنوانے کی اجازت دی اور ڈاکٹر رچر ڈایٹن آف
امریکہ نے بڑی محنت سے شدید گرمی میں خانقاہ کے حن میں بیٹھ کراپنے کیمرے پراس کی
فلم بنائی ، اس کی تقطیع قدرے کلال ہے (۱۱ × ۵)۔ اس کی کتابت مدینہ منورہ میں ۲۲
جمادی الاول ۱۲۹۲ھ کو ہوئی اور اس کے کل صفحات ۲۹ میں ، یہ نسخہ حضرت شاہ عبد النحی
مجددی مہاجر مدنی قدس سرہ کی ملکیت تھا ۱۲۹۱ھ کو حضرت شاہ ابوالخیر مجددی نے اپنے قیام
حرمین الشریفین کے دوران حضرت مہاجر مدنی کے وصال کے بعد ان کے متر وکات میں
سے بینسخہ خریدا تھا (۱) ہم نے اس کے متن کی تھیجے کے لئے ای نسخہ کو بنیاد بنایا ہے اور تقابل
کے دوران حواثی میں اسے نبخہ دال (د) یعنی نسخہ کہ بلے سے تبیر کیا ہے۔

۲- مقامات معصوی کا دوسرانسخه خانقاه احمد بیسعید بیموی زئی شریف (ضلع ڈیرہ اساعیل خان) میں محفوظ ہے، اس میں نہ تو سال کتابت درج ہے اور نہ ہی کا تب نے اپنانام کسا ہے، مذکورہ خانقاہ حضرت خواجہ دوست محمد قندھاری کی ہے جو حضرت شاہ احمد سعید دہلوی کے خلیفہ تھے موصوف نے ۱۸۵۷ء کی جنگ آزادی میں حرمین الشریفین کی طرف ہجرت کرنے سے قبل اپنی خانقاہ دہلی (خانقاہ مظہری مذکور) بھی ان کے حوالے کردی تھی وہاں سے بہت سے خطی نسخے خانقاہ موی زئی میں منتقل کردیے گئے موالے کردی تھی وہاں سے بہت سے خطی نسخے خانقاہ موی زئی میں منتقل کردیے گئے تھے، بین خوب یا ابنی میں سے ایک ہوگا (۲)۔ اس نسخہ کے ۲۳۲ صفحات ہیں اور

<sup>(</sup>۱) ابوالحن زيدفاروقي:مقامات خير ۱۵۷،۳۲

<sup>(</sup>۲) یہ وہی نسخہ معلوم ہوتا ہے جو حضرت شاہ احمد سعید مجد دی نے حضرت خواجہ دوست محمد قندھاری کی درخواست فرنقل کر داکر دہلی سے موکیٰ زئی ارسال کیا تھا ( سخفہ زواریہ کمتو بات سعیدیہ سے ۱۲۹۸ ) خانقاہ دہلی کا پیش نظر نسخہ ۱۲۹۲ ھے اکہ توب ہے کویا بیشاہ احمد سعید (فے ۱۲۷ھ) کے وصال کے بعد کا ہے۔ یا خانقاہ دہلی میں اس کے دو سنحوں میں ہونے جائیں۔

تقطیع میانہ (۸×۴) ہے۔ ہم نے نسخہ کو بلی کے ساتھ اس کا تقابل کیا ہے اور حواثی میں اختلاف نسخ کے بیان میں اسے نسخہ میعنی نسخہ موی زئی کے مخفف سے یاد کیا ہے، میں اختلاف نسخ کے بیان میں اسے نسخہ مینی نسخہ موی زئی وونوں ہو ہای کتابت سے پر ہیں ہم نے تقابل کے دوران ایسے اغلاط کی نشاند ہی کر دی ہے۔

موی زئی شریف کا موجودہ خطی نسخه اس وقت اس کے سجادہ نشین حضرت محمد اساعیل جان مرحوم کے صاحبز ادے پروفیسر محمد سعد سراجی ملقب به مرشد بابا مدظله (ساکن ڈیرہ اساعیل خان مرحوم کے صاحبز ادب پروفیسر محمد سعد سراجی ملقب به مرشد بابا مدظله (ساکن ڈیرہ اساعیل خان ) کے ذاتی کتب خانہ میں محفوظ ہے، موصوف نے از راہ معارف پروری اس علمی کام کے لئے اصل خطی نسخہ ہی ہمارے حوالے کر دیا تھا جس سے ہم نے بھر پوراستفادہ کیا ہے۔

۳- مقامات معصوی کا تیر اخطی نخر باط مظہر مدینہ منورہ میں ہے، اس رباط کے باتی شاہ محمد مظہر بن شاہ احمد سعید دہلوی ہیں جنہوں نے ۱۲۹۰ ہے کوحم شریف (مدینہ منورہ) کے قریب ایک سد منزلد رباط بنائی تھی، جس میں ایک شاندار کتا بخانہ بھی تھا لیکن حالیہ توسیع حرم کے دوران بیر باط اور مکتبہ شنخ الاسلام عارف حکمت وغیرہ اس حدود میں آگئے تھاس لئے حکومت سعودی عرب نے رباط مظہر کے لئے متبادل جگہد دے دی، نومبر ۱۹۹۹ء میں راقم احقر کو عمرہ کی سعادت نصیب ہوئی تو مدینہ منورہ حاضر ہوکراس نومبر ۱۹۹۹ء میں راقم احقر کو عمرہ کی سعادت نصیب ہوئی تو مدینہ منورہ حاضر ہوکراس رباط کو بہت تلاش کیا کہ اب بیہ کہاں ہے؟ بصد وقت معلوم ہوا کہ رباط تا حال بنائی ہی نہیں گئی ہے اور تقریباً سات سال سے اس رباط کے کتا بخانے کی تمام کتب و منطوطات بکسوں میں بند پڑے ہیں، ان میں بعض نا درعر بی مخطوطات کے مائیکر وفلم مخطوطات بکسوں میں بند پڑے ہیں، ان میں بعض نا درعر بی مخطوطات کے مائیکر وفلم شامل نہیں ہے بسیار کوشش کے بعد مذکورہ یو نیورٹی کے اسا تذہ کی مدد سے رباط کے منائل نہیں موجودہ مالک عدنان (۱) کا بتا و ٹیلی فون نمبر حاصل کیا اور جناب عزیز القدر اصغر نظامی موجودہ مالک عدنان (۱) کا بتا و ٹیلی فون نمبر حاصل کیا اور جناب عزیز القدر اصغر نظامی کوجوان دنوں مدینہ منورہ میں رباط شیخ جماعت علی شاہ (جماعت منزل) کے قریب

<sup>(</sup>۱) عدنان بن مظهر بن احمد بهاء الدين ثاني بن شاه محم مظهر (مقامات خير ۱۰۵-۱۰۵)

ہی قیام پذیر سے ساتھ لیا اور شخ عدنان سے ملاقات کے لئے ان کی عطر فروثی کی دکان پر گئے ، ال کر جرت ہوئی کہ موصوف اپنے اجدادادرا پنے بزرگوں کے عقائم سے متعلق کی خونہیں جانے وہ کتاب کا نام تک نہیں لکھ سکتے تھے، ہم سے دعدہ کرلیا کہ اس کی فوٹو کا پی بنوا کر پاکتان بھیج دیں گے لیکن آج اس کو دوسال بیتے ان کی طرف سے پچھ موصول نہیں ہوا، مجھے دراصل دانشگاہ تہران کے ذی قیمت مجلّہ نشریۂ ننخہ ہای خطی (۱) کے ذریعہ بیمعلوم ہوا تھا کہ مقامات معصومی کا ایک قلمی ننخہ رباط مظہر میں ہے، بینسخدایران کے معروف محقق محمد تھی دانش پڑدہ نے وہاں جاکرد یکھا تھا انہوں نے صرف اس کا نام اور نمبرش ۱۵۲ درج کرنے پراکتھا کیا ہے اور اس نننے کے متعلق کوئی تفصیل نہیں دی۔

گویا مقامات معصومی کا موجودہ متن دوخطی سنخوں لیعنی نسخہ رہلی اورنٹی موسیٰ زئی پر مبنی ہے، تیسر سے مذکورہ نسخے تک ہماری تا حال رسائی نہیں ہوسکی۔

مولف برغائبانه عنايات

مقامات معصومی کی تالیف کے دوران مولف پر برزرگوں کی عنایات رہیں انہوں نے اس کتاب میں جا بجا اس کا ذکر کیا ہے، عنایات کے اس ادراک کومولف نے اس کی تالیف کی تحریک کے طور پر بیان کیا ہے، چنداشارات ملاحظہ ہوں:

مدد مای فراوان از ارواح طیبهٔ اکابر دراسفار واحضار فی جمیع الا ماکن والدیار نه آل قدرمحسوس گردیده که بیان آل در سلکه تحریرتواند کشید.....(۲)

• از فضل کریم ذونوال عزشانه در معامله به شرف ملازمت حضرت رسالت خاتمیت .....علیه وعلی آله من الصلوٰ قوافضلها ومن التسلیمات المملها مشرف گشته که گویا در بنده خانه بریا لکی میانه سوار نشسته اند دخلفاء اربعه رضی الله تعالی عنهم

<sup>(</sup>۱) دانش پژده ،محمرتق : مقاله بعنوان کتابخانه های عراق وعربستان سعودی (۲۱) مکتبه مظهر فی رباط مظهر ، مشموله نشریه نسخه های خطمی (دفتر پنجم ۵۳۲) (۲) کتاب حاضر ۲۰-۵

اجمعین وحضرت مجدد الف ثانی رضی الله عنه وحضرت والد بزرگوار با دیگراعز و عالی مقدار حاضر وحضرات عالی درجات از یمین و بیار سفارش این گناه گارمی فرمایند چنا نکه اثر آل برخود یا بدوای دید تا سه روزمتصل بیک نیج استیلای تمام یافته .....(۱)

کتاب کی تالیف کے دوران مولف کو حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کی عنایات کا مسلسل ادراک رہا جومولف کے لئے مہمیز سے کم نہیں تھا، ایک مقام پروضاحت کی ہے کہ جب اس کتاب کی تالیف کے لئے استخارہ کیا تو حضرت خواجہ نے عالم رویا میں دواشر فیاں اس کام کے لئے روشنائی قالم اور کاغذ کے خرچ کے طور پر عنایت کیس، یہاں تک کہ حضرت خواجہ نے اس کا نام" مقامات" اور اس کا تاریخی نام" مقتاح اہل السعادات" خود تجویز فرما، لکھتے ہیں:

دریں مرتبہ کہ بہوطن مالوف اعنی بہداراالارشاد حضرت سرہند بہ مضیٰ مدت سہ (۱) ایفناہ (سیدالانبیاء سلی الله علیہ وسلم کی زیارت ہے مولف کئی بارمشرف ہوئے، ملاحظہ ہو کتاب حاضر ۳۵-۵۳۳ وغیرہ)

ونيم سال رفة بود، جناب سامي حضرت ايثال رضي الله تعالى عنه..... آل قدر عنایت بےنہایت برخود یا فتہ کہ بہ شرح آل بیان برنتابد،علی الخصوص وقتیکہ بہ زیارت روضهٔ مطهره مشرف می کشید اکثر چنال می شده که گویا آنخضرت والا منزلت از تربت خلد رفعت برآمده درین فقیر در آمدند، بعدازی که پیمل سکونت مى شتافتة به بهال حالت درخود مي يافتة حلاوت كهازين معنى حاصل روز گار اين عاصي ُ سياه كاري گرديد بيچ وجه درمعرض اظهارنمي تواند آورد كه ذوقی است نه بيانی .....(۱) چول دوگانه استخاره گذارده خواندن دعای استخاره مشغول گشتم می بینم كشخصى ازطرف راست بررومال سرخ نفيس مبلع دواشر في و چندروپيه به فقيري د مدوی گوید که حضرت ایشال برای خرج سیابی وقلم و کاغذعنایت فرموده اندومی فر ما یند که یوم الخبیس که فردای آل شب بود شروع این ام عظیم القدر ..... باز در بمال شب وقتی خواب می خواست که دراز به تشید می بیند که حضرت ایثال شرف حضور دارندی فرمایند که نام این نسخه مقامات و تاریخ عنوان آن" مفتاح ابل السعادات 'باشد....(٢) سه استخاره نموده پیش از شروع استخارهٔ اول به مشامدهٔ جمال با كمال ایثاں قدی الله سجانه بسره الاقدی مشرف گشته که گویا دوات وقلم و كاغذ دريد بيضا دارند وبرزبان الهام ترجمان كلمات عجيبه ونكات غريبه درمدح ای مقامات مجسته رایات می آرند (۳) ..... این کمترین وفدوی آستانه ایشال ایں است کہ بعد شروع تحریر ایں مقامات لطیفہ نکات یہ بنج روز کہ دوشنیہ وغرہ يجمادي الاولى بود در قيلوله نيم روزبين النوم واليقظه مي بيند كه كويا برلوح محفوظ نظرم ا فنآد دریں جامی ببیند که برصفر احمد (مولف کتاب حاضر) دولت رسید ..... ایں بثارات صریحه واشارات صحیحه جمعیت رسال غاطر شکسته دلال گردید.....(۴) مفتاح دوم كي يحميل كے بعد مولف قدر ے شكت دلى كا شكار تھے كہ عالم رويا ميں مشاہدہ

<sup>(</sup>۱) ايضاً ۵ (۲) ايضاً ۱۰ (۳) ايضاً ۱۰

<sup>(</sup>٣) الينام السنام

کیا کہ حضرت خواجہ کے ہاتھ میں بید کتاب ہے اور آپ اس کا مطالعہ فرمار ہے ہیں اور اس
میں اپنے دست مبارک سے تھی بھی کی اس عالم میں مولف نے حضرت مجد دالف ثانی کی
عنایات بھی محسوں کیں بلکہ حضرت مجد دالف ثانی نے اسے اپنے معارف ومقامات قرار دیا:
در بیمین شہر مبارک کہ تسوید اور اق سطورہ اکثر دراں شہر اتفاق افرادہ و چیزی پیش
از اں ہم نوشتہ الطاف واعطاف فحیمہ بہ کمال عنایت بشاشت انگیز وغایت مرحمت
طلاوت خیز دروقائع ومنامات از جناب امام ربانی حضرت مجد دالف ٹائی وامام
صفا کمیشان حضرت ایشاں رضی الله تعالی عنہمانہ آل قدر فہمیدہ کہ شروح قلم نو اندو
شد بلکہ حضرت ایشاں را ممدایں کاریافتہ ، گویا ایس کتاب (مقامات معصومی) در
دست شریف دار ندومطالعہ بہ عنایت خاص الخاص فرمودہ ، تھی بعضی الفاظ فر مایند،
وحضرت مجد دالف ٹائی را دیدہ گویا ایس کتاب را بہ خودمنسوب می دار ندومی فر مایند
کہ مقامات من است (۱)

فن تذكره نويى اورمقامات معصومي

سابقہ اور اق میں ہم نے مولف کے جو حالات لکھے ہیں ان کے مطابع ہے اس نتیج پر پہنچنا وشوار نہیں رہ جاتا کہ مولف مروجہ علوم میں کامل دسترس رکھتے تھے ان کے والد شخ محد نشاہ مند یا فتہ محدث اور مند وقت تھے، ہمارے مولف علم حدیث کے اصولوں سے بخو بی واقف تھے ای لئے انہوں نے علم حدیث کے فن' روایت و درایت' کے مطابق مقامات معصومی میں روایات کا اندراج کیا ہے، انہوں نے اس سلسلے کی ہر روایت کوخوب بھا کئی اصحاب سے اس کی تقدیق کی اور پھرا سے کتاب کا جزینایا ہے، ان کے قلم سے بہ برکھا کئی اصحاب سے اس کی تقدیق کی اور پھرا سے کتاب کا جزینایا ہے، ان کے قلم سے بہ ساختہ نکلے ہوئے چند جملوں کی بنیاد پر ان کے فن تذکرہ نو لیمی کا جائزہ لیا جارہ ہے۔ مولف نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے کتاب حاضر کی روایات کو اصول حدیث مولف نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے کتاب حاضر کی روایات کو اصول حدیث کے مطابق پر کھکر لکھا ہے ان کے نزدیک صحت روایت کی شخفیق کے لئے صرف شرافت

نسب ہی کافی نہیں ہے، لکھتے ہیں:

<sup>(</sup>١) الضامه

اولا نسبت غلای خود به بندگان حضرت ایثال قد سنا الله سجانه بسره الاقدی فرکوره محرر گردانم تاترا در محل روایت درایت تامه به حصول انجامید که اکثر ذکر احوال حضرت ایثال رضی الله تعالی عنه به روایات والدین شریفین این راقم مندرج خوابد گردید ...... ومرااز ذکر تفصیل ایثال تا در محل برروایت فراغی بدست آید که صاحب نظران بالا بلند و عالی فطرتان شخن پند در قید روایت از محل شائسته بسیارخوابه ندیجید و در رنگ روایت احادیث مکر مات به صحت و سقم خوابه ندر سانید، آنکه شرافت نسب و نجابت حسب منظور خاطر دریا مقاطر باشد (۱)

مولف نے وضاحت کی ہے کہ ان کے پاس سلسلۂ مجدد بیر کی اتنی روایات ہیں کہ اگروہ ان کی تفصیل میں جا میں تو ہر باب پورادفتر بن جائے (۲) کیکن ان روایات کی صحت وسقم کا جائزہ لینے کے لئے اقد ام کئے تو آئیس" قلت درایت 'کاسامنا کرنا پڑا (۳)۔ مسلسلہ مسلسلہ تندید میں مسلسلہ تندید تندید میں مسلسلہ تندید میں مسلسلہ تندید تند

مولف اکثر سفر میں رہتے تھے اور اس دوران وہ مسلسل تصنیف و تالیف میں بھی مصروف رہے(۴)۔ ان اسفار کے دوران وہ جہاں کہیں بھی جاتے حضرت خواجہ کے خلفاء سے ضرور ملاتات کرتے:

.....دربعضی از بلاد وقراء وقصبات که به تقریبی مرورا تفاق کرده متعددازیاران صاحب اسرار دیده وشنیده که تفصیل و اسامی آن اعزه و آن مواضع به خاطر جم نمانده.....(۵)

مولف نے اپنے بیانات کومتند بنانے کے لئے ساری کتاب میں جابجا اقتباسات دیے ہیں اسلیلے میں انہوں نے حضرت خواجہ کے مکتوبات اورصا جزادگان کے مکا تیب کوسند کے طور پر پیش کیا ہے، مولف کے زدیک یہی '' کمال درایت' ہے:

ہم چنیں درمکا تیب دیگر کے عنقریب درقید قلم درآ بندرعایت به کمال درایت محفوظ است .....(۱)

<sup>(</sup>۱) اليناه (۳) الينا (۳) الينا (۳) الينا (۱۳)

<sup>(</sup>٣) رك بمقدمه بذا" مولف ك مختلف سفر" (۵) كتاب طاضر ١٩٣ (١) اليفا ٢٥

مولف نے ان اقتباسات کی نقل کے دوران مکا تیب کی تحریر کا پس منظر مغلق مقامات کی تشریح اوراسباب تحریر بھی بتائے ہیں۔

ہمارے مولف پریہ بات واضح تھی کہ اگر چہ تذکرہ نویسی کے ماہرین فن کے نزدیک "کمرار" خلاف قاعدہ نہیں ہے تاہم انہوں نے قاری کے ذہن کو انتشار سے بچانے کیلئے اس سے اجتناب کیا ہے:

مرا از تکرار کلام سعادت انجام بجهت آنکه ذبهن قاری ومستمع مشتت نه شود و استغنای رونماید هر چند تکرار مندالیه در کل استفنای معانی بسی زیبا و محمود است (۱)

لکھاہے کہ اگر چہ کسی کی بزرگی کا اظہار ازراہ نسب بیان کرنانص کےخلاف ہے لیکن یباں تذکرہ نویسی کی روش میں لکھا جارہا ہے (۲)۔

مولف کے نزدیک ایک تذکرہ نولیس کے لئے ہرضروری بات جوات معلوم ہے تحریر کرنی چاہئے معلوم ہونے کے بعدا سے چھپاناان کے نزدیک'' خیانت'' ہے (۳)۔
مولف نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے اس کتاب میں روایات درج کرنے سے پہلے ان کی تھیجے کی ہرممکن کوشش کی ہے لیکن اس کے باوجود حافظہ کی خرابی، غریب الدیاری اور پریثان حالی کے باعث ان روایات میں'' ضعف وسقم'' کا'' خوف' موجود ہے:
ہر چنداز طرف خود در تھیجے روایت کوشش بسیار بہکاررفتہ ، اما چوں بعد عہد وشمول مرب خربت باہم جمع اندخوف ضعف وسقم بعضی روایات بہ سبب عدم اعتماد برحافظ خود میں ہموارہ متشتت الحال می دارد ۔۔۔۔۔ (۲)

کتاب کی تالیف کے دوران مولف نے کئی مقامات پرروایات کے بھول جانے اور نہایت دیا نتداری کے ساتھ اپنے حافظہ کے ضعف کاذکر کیا ہے(۵)۔

مولف نے اعتراف کیا ہے کہ چونکہ وہ کتاب سفر میں لکھ رہے ہیں اس لئے اس سلیلے

<sup>(</sup>١) الينادا (٢) الينا٣١ (١) الينا٣١٠

کے ماخذ ومراجع ان کے پاس نہیں ہیں اگر قارئین کو کہیں'' تفاوت'' نظرآ ئے تو وہ ان کی تھیج کرلیں:

اگرحرفی تفاوت بہ نظرمتعی درآید باید کہ اصلاح قلم جزبانی فرمایند(۱) مولف چونکہ سفر کی حالت میں بید کتاب تالیف کرر ہے تھے اس لئے انہوں نے لکھا ہے کہ تالیف کے دوران حضرت خواجہ کے مکتوبات کی دوسری اور تیسری جلدیں ان کے پاس

نہیں ہیں (۲)۔

حفزت شخ عبدالحق محدث دہلوی (ف ۱۰۵۲ھ/ ۱۹۴۲ء) نے اخبار الاخیار اور رادامتنین جیسی کتابیں لکھ کرتذ کرہ نویسی کے فن میں جس انقلاب، تبدل، تجدد اور تحقیق کی طرح ڈالی تھی اس کی پیروی کرنے والوں کی تعداد بہت کم ہے۔

حضرت شیخ آدم بنوژی (ف ۱۰۵۳ه / ۱۹۳۳ء) کی ضخیم سوانح نتائج الحرمین چونکه حرمین الشریفین میں کھی گئی ہے اس لئے بیورب کے محدثانه ماحول کی عکای کرتی ہے،اس کے ذی علم مولف شیخ محمد المین بدخش نے صحت روایت کا خاص اہتمام کیا ہے،جس کی مثالیں یاک وہند کے تذکروں میں ملنامحال ہیں۔

بارہویں صدی ہجری (اٹھارہویں صدی عیسوی) تک تذکرہ نویسی کے فن نے پاکستان وہند میں ترقی کے مدارج نہایت ست رفتاری سے طے کئے ان کے پیش نظر اگر مقامات معصومی کا تجزید کیا جائے تو اس کی حیثیت نمایاں نظر آنے لگتی ہے۔

مولف نے پہلے تو روایت نقل کرتے ہوئے راوی کی حیثیت بتائی ہے یعنی یہ واضح کیا ہے کہ اس خانوادے کے ساتھ اس راوی کا کیا تعلق ہے، پھراسے نقل کیا ہے، اگر مولف کو ایک ہی روایت قدرے مختلف طور پر ملی ہے اور وہ ان میں سے کسی ایک کور جے نہیں دے سکے تو بغیر نفذ و تبھرہ کے دونوں روایتیں بیان کردی ہیں۔

اگرہم صاحب سوائح کے معاصر حضرت شیخ آ دم بنوڑی کی فارسی سوائح نتائج الحرمین

<sup>(</sup>۱) الينا ۱۰ الينا ۱۰ الينا ۱۲ ما ۱۰ الينا ۱۰ ال

<sup>(</sup>٣) ركبمقدمه بذا" حيات حضرت خواجه كے مآخذ"

جوعرب کے علمی اور محدثانہ ماحول میں لکھی گئی تھی (۳) مقامات معصوی سے فنی اعتبار سے تقابل کریں تو ہمیں کتاب حاضر کسی صورت میں بھی اس سے کم درجے کی تالیف نظر نہیں آتی۔ آتی۔

اتباع مؤلفين متقدمين

مولف نے حضرت امام ربانی مجدد الف ٹانی قدس سرہ کے احوال پر ککھی جانے والی دو معاصر کتابوں یعنی زبدۃ المقامات اور حضرات القدس (۱) کا اتباع کیا ہے یہاں تک کہ ابواب وفصول میں مندر جات کی تعداد بھی ان موفین کے مطابق دی ہے، ایک مقام پر مولف نے خودکوان کتابوں کے مولفین کا'' الوش خور'' بتایا ہے:

جناب حقائق آگای مری خواجه محمد باشم تشمی قدس سره در مقامات حضرت مجددالف ثانی کداز تالیف آل خواجه کالی شان است مسمی به زبد قالمقامات به تفصیل نوشته اند و نیز ملا بدرالدین سر مهندی که مقامات حضرت مجددالف ثانی نوشته به حضرات القدس نامیده اند ...... ما الوش خوران خود را از تکرار کلام مستغنی گردانیده اند ...... (۲)

حضرت خواجہ کی کرامات کے باب میں کرامات کی تعداد کے سلسلے میں بھی صاحب زبدۃ المقامات کے اتباع کاان الفاظ میں ذکر کیا ہے:

..... آنکه عمر مبارک حضرت ایثال به فتا دودواست وی وشش نصف آل می شود پس حساب نصف عمر ازی جابه شناس و دری جاتثا به به خواجهٔ عالی شان معدن الفضل و العرفان محمد باشم مشمی قدس سره جسته ام که آنجناب در زبد ة المقامات کرامات حضرت مجدد الف ثانی را رضی الله تعالی عنه این رعایت ملحوظ فرموده و به موافق نصف سنین عمر مقدس که تمام عمر ثلث و شین بوده ی و یک آورده اند.....(۳)

<sup>(</sup>۱) رک بمقدمه بذا" حیات حضرت خواجه کے ماخذ"

<sup>(</sup>٢) كتاب طافرا ٢ (٣) الينا ٢٢٨

مولف چونکہ خانوادہ مجددیہ کے اہم ترین افراداور مولفین میں سے تھے اس لئے ان کے پاس متند ذرائع سے ایسی روایات بھی تھیں جن سے حضرت مجددالف ثانی کی دونوں معاصر سوائح عمریاں زبدۃ المقامات اور حضرات القدس خالی تھیں مولف نے ایسی روایات کا اندراج کرتے ہوئے ان پر تعجب کا اظہار بھی کیا ہے کہ ان مولفین کو اتنی اہم روایات کے اندراج میں کیوں کر سہو ہوا ہے (۱)۔

ای طرح مولف نے ملا بدرالدین سر ہندی کے بیان پرتامل کرتے ہوئے لکھا ہے:
ملا بدرالدین سر ہندی در مقد مات حضرات القدس در بیان احوال حضرت ایشاں
رضی الله تعالیٰ عنه برنگا شتہ اند کہ کارخانۂ حال برقال غالب گشت ، فقیر دوراز کاررا
محل تامل است چہ قال آنحضرت ہمگی مبین حال است وحال ایشاں مقوی قال
حال از قال جدا نیست و قال از حال علیحدہ نه ، حال کہ بریں قال آوردہ است
کہ ایں ہمہ حال رابیان کردہ صدق قال موجب صدق حال است و کیفیت حال
مستازم برکیفیت قال (۲)

بہرحال مولف نے تذکرہ نویسی کے فن میں متقد مین کی تقلید کا اعتراف جا بجا کیا ہے،
انہوں نے جب مخدومزادہ شاہ فی الحال کی کتاب مواہب القیوم دیکھی تو آئیس اس میں
حضرت خواجہ کے فرزندان گرامی کا تذکرہ نظرنہ آیا تو انہوں نے مولف کی اس روش کو
حضرت مجدد الف ٹانی کے مقامات مرتب کرنے والے مولفین کی '' سنت' کے خلاف قرار
دیا (۳)۔

قصبات میں ہے ایک قصبہ ہے لیکن انہوں نے اس علاقائی نسبت کے سلسلے میں بھی مرتبین مکتوبات میں ہے مرتبین مکتوبات معصومیہ کے اتباع میں انہیں جالندھری ہی لکھا ہے بلکہ مولف نے اپنا موقف بتایا ہے کہ تابعین کے لئے ان کی اقتداءلازم ہے۔

باسم آن قصبه جامعان مکتوبات شریفه تحریر فرموده باشند تابعان را اقتداء آن صاحبان التزام ضروراست (۱)

مولف کے تسامحات

جیسا کہ ہم نے مولف کے اس بیان کو کئی مرتبہ تقل کیا ہے کہ وہ یہ کتاب سفر کے دوران تالیف کررہے ہیں اس لئے ان کے پاس مآخذ و مراجع تک رسائی مشکل ہے، ان حالات میں مولف نے قارئین سے التماس کی ہے کہ اگر انہیں کہیں تفاوت نظر آئے خصوصاً میں مولف نے قارئین درست کرلیں:

اگردر حرفی تفاوت بہ نظر متبعی درآید باید که اصلاح قلم جنبانی فرمایند.....(۲) مولف کے ای حق وصدافت پر مبنی قول کے مطابق کتاب حاضر کے تعلیقات میں جہاں کہیں روایات کے تقابل کے دوران ہمیں'' تفاوت'' کاعلم ہوا ہم نے اس کی نشاند ہی کردی ہے (۳)۔

مولف نے احادیث حافظہ کی بناء پرنقل کی ہیں جہاں کہیں اختلاف نظر آیا ہم نے تعلیقات میں ان کی متون حدیث سے تقابل کے بعد تھج کر دی ہے، اسی طرح اشعار کا معاملہ ہے بہت سے شعروں کی تخ تج نہیں ہو سکی تاہم جن اشعار کا حتی طور پرعلم ہو گیا ہم نے ان کی تخ تج وقعے کی ہے (۴)۔

يمى معامله مختلف بزرگوں كے مادہ ہاى تاریخ وصال كا ہے، اس سلسلے ميں مولف سے

<sup>(</sup>۱) الينا ۸۷ الينا ۱۰ (۲)

<sup>(</sup>٣) الينان ٢٠١١/ ٢٠١١/ ٢٥٢، ٢١/ ٢١١/ ٢١، ١١/ ٢٠١١/ ٢٠١١ مرم ١٥٠٠ (وغيره)

<sup>10/19,11/10/17/17/17/10/12/14/10/</sup> 

جہاں کہیں مہوہوئے تھے ہم نے تعلیقات میں ان کی نشاند ہی کرنے کی سعی کی ہے۔ مقامات معصومی کے ماخذ

جہاں مولف نے بہت می ثقہ روایات کے ذریعہ مقامات معصومی کومتند بنایا ہے(۱) وہاں انہوں نے بعض اہم کتابوں کے اقتباسات اور حوالے بھی دیے ہیں ان کت کا مخضر تعارف حروف جمی کے اعتبار سے کروایا جارہا ہے۔

۱- اشعار حضرت وحدت سر مندی

شخ عبدالا حدوحدت بن خواجه محرسعید بن حضرت مجددالف ثانی کے اشعار مولف نے کئی مقامات پرنقل کئے ہیں خصوصاً مشاکخ کے منا قب وسنین وفات کے سلسلے میں، تالیف کے دوران مولف کے پیش نظر حضرت وحدت کا کوئی شعری مجموعہ نہیں تھا آئہیں جواشعاریاد سے قلم برداشتہ لکھ دیے ہیں (۲) اس لئے اشعار کی ترتیب اور لفظی تفاوت بھی واقع ہوئے ہیں، ہم نے حضرت وحدت کے ایک شعری مجموعہ چہار چمن وحدت سے مراجعت کے بعد این ، ہم نے حضرت وحدت کے ایک شعری مجموعہ چہار چمن وحدت سے مراجعت کے بعد ان اختلافات کی تعلیقات میں نشاند ہی گئے۔

۲- بیاض وحدت

یہ حضرت وحدت سر ہندی کی بیاض ہے، جس میں انہوں نے اپنے احوال و بشارات کا اندراج کیا ہے (۳) حضرت وحدت نے خود بھی اپنے ایک مکتوب میں اس بیاض کا ذکر کیا ہے اس طرح ان کے ایک ذکر کیا مخلفہ شخ محمد مراد ننگ شمیری نے بھی اس بیاض سے قتل و اقتباس کی سعادت حاصل کی ہے (۴)۔

ساً- بياض شيخ محمد فضل الله

یہ مولف کے والد بزرگوار شیخ محمد فضل الله کی بیاض ہے جس میں نہ صرف انہوں نے اپنے مکا شفات اور اپنے بارے میں بزرگوں کی بشارات تحریر کی بیں بلکہ جہاں کہیں انہیں

<sup>(</sup>١) رك مقدمه بزا" راويان مقامات معصوى"

<sup>(</sup>٢) كتاب طاضر ٥١٥،٢٣٤، ١٢، ٥١٥ (٣) الينأاام تعليقات

<sup>(</sup>٣) بياض وحدت كي تفصيل كے لئے ديكھئے تعليقات كتاب حاضر ١١٩/١١-٢٣

سلسلۂ نقشبندیہ کے بزرگوں سے ملاقات کا موقع ملتا وہیں ان سے ان کے معارف و مکاشفات خودان حضرات کے قلم سے لکھوالیتے تھے اس اعتبار سے یہ بیاض سلسلۂ مجددیہ کے اہم ترین ماخذ میں شار ہونے کے قابل ہے، مولف نے حضرت خواجہ کے خلیفہ مفتی محمد باقر لا ہوری کے مکاشفات اس بیاض سے نقل کئے ہیں (۱) ۔مولف نے اپنے والد کے احوال کے ممن میں اس بیاض کے طویل اقتباسات بھی دیے ہیں (۲) بیاض وحدت کی طرح اس کے بھی کسی سنے کا جمیں علم نہیں ہے۔

٣- حنات الحرمين

یہ حضرت خواجہ کے ان ملفوظات و مکاشفات کا مجموعہ ہے جوآپ کے صاحبز ادہ مروج الشریعت محمد عبیداللہ نے آپ کے سفر حرمین الشریفین کے دوران مرتب کیا تھا (۳) مولف نے ایس کے سفر حرمین الشریفین کے دوران مرتب کیا تھا (۳) مولف نے اس کتاب حاضر میں دیے ہیں (۴)۔

۵- حضرات القدس

بہ ملا بدر الدین سر ہندی کی تالیف اور حضرت مجدد الف ٹانی کی معاصر سوائے ہے مولف نے اس سے نہ صرف بکثرت استفادہ کیا ہے بلکہ اس کتاب کی تالیف کیلئے اسے نمونے کے طور پر پیش نظر رکھا ہے (۵)۔

٧- خزينة المعارف

یہ حضرت مروج الشریعت کے مکتوبات کا مجموعہ ہے(۱) مولف نے حضرت مروج الشریعت کے مکتوبات کا مجموعہ ہے(۱) مولف نے حضرت مروج الشریعت کے احوال کے سلسلے میں اس میں سے چندمعارف نقل کئے ہیں(۷)۔ ۷- رباعیات شیخ ابوسعید ابوالخیر

<sup>(</sup>۱) كتاب ماضر ۵۳ - ۵۵ م (۲) اليناً ۱ ۲۸ – ۲۵۸

<sup>(</sup>٣) رك به مقدمه بذا" تاليفات حفزت خواجه

<sup>(</sup>٣) كتاب عاضر ١١٦-١٢٤، ١٣ (حنات الحرمين كافارى متن هارى تحقيق كے ساتھ طبع ہو چكا ہے)

<sup>(</sup>۵) رک مقدمه بذا" حیات حضرت خواجه کے ماخذ"و" اتباع موفین متقرمین"

<sup>(</sup>١) تغميل كے لئے ديكھئے" حيات مفرت خواج كے ماخذ" (مقدمه كما)

<sup>(2)</sup> كتاب حاضر ١١٦،٣١٣

ر باعیات کا بیمجموعہ متعدد مرتبہ طبع ہو چکا ہے مولف نے بعض رباعیات اس میں ہے نقل کی ہیں(۱)۔

٨- رسالهرد مخالفين حضرت مجدد الف ثاني

یہ رسالہ مولف کے عم محترم شیخ عبداللطیف(۲) کی تالیف ہے(۳)۔مولف نے وضاحت کی ہے کہ اگر چہ میہ رسالہ میری نظر سے نہیں گزرا تا ہم بزرگوں سے اس کے اوصاف تواتر سے سنے ہیں (۴)۔

٩- رساله رومنكران حضرت مجدد الف ثاني

ال رسالے کا نام طل المغلقات فی الردعلی اہل الضلالات ہے،خواجہ محمد اشرف بن حضرت خواجہ محمد اشرف بن حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہما کی تالیف(۵) مقامات معصومی کے مولف نے اس رسالے کے بارے میں بزرگان عصر کی آراء جمع کردی ہیں (۲)۔

١٠- زيرة المقامات

یہ حضرت مجدد الف ٹانی کی معاصر سوانح اور خواجہ محمد ہاشم کشمی کی تالیف ہے، مولف مقامات معصومی نے نہ صرف اس سے استفادہ کیا ہے بلکہ کتاب حاضر کی تالیف میں اس کی تقلید کی ہے (ے)۔

اا- شجرهُ نقشبندیه

یہ منظوم شجرہ ملاحسن علی پٹاوری (۸) کی تصنیف ہے اور ہمارے مولف کے پیش نظرتھا مولف نے اس کامقطع بھی نقل کیا ہے (۹) اس کے سی نسخے کا ہمیں علم نہیں ہے۔

<sup>(</sup>۱) ایضاً ۲۸۱ (۲) شیخ عبداللطیف کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضرا-۲۰-۲۰۰

<sup>(</sup>٣) رساله کی تفصیل کے لئے دیکھئے تعلیقات کتاب ہذا ۱۳-۱۲/۳۰ ۱۳ – ۱۳ (۴) کتاب حاضر ۲۰۰۳

<sup>(</sup>۵) رک بتعلیقات کتاب طاضر ۲۱-۱۲/۳۲۸ (۱)

<sup>(4)</sup> رک مقدمه بذا "حیات حضرت خواجه کے مآخذ "و" اتباع موفین متقدمین "

<sup>(</sup>٨) ملاحس على پيثاوري كے حالات كے لئے ملاحظه ہوكتاب حاضر ٥٨م

<sup>(</sup>٩) كتاب طاضر ٥٨ /١١-١٢

١٢- تتجرهُ نقشبند بيوقا در بير

یہ منظوم شجرہ شیخ حسام الدین (۱) بن شیخ بایزید بن شیخ بدلیج الدین سہار نپوری کی تالیف ہے، مولف نے اس شجرے کا تذکرہ کیا ہے (۲) اس شجرے کے کسی نعجے کاعلم نہیں ہوسکا۔ ۱۳- فکر پارسا

تصوف وعرفان کے موضوع پر بیدرسالہ شیخ محمد پارسا بن حضرت مروج الشریعت کی تصنیف ہے (۳) معلوم ہوتا ہے کہ بیہ تصنیف ہے (۳) معلوم ہوتا ہے کہ بیہ رسالہ مولف کے پیش نظرتھا۔

١٢- مرافض الروافض

یے شیخ حسام الدین (۵) بن شیخ بایزید بن شیخ بدیج الدین سہار نپوری کی تالیف ہے، یہ دراصل رسالہ رد روافض مولفہ حضرت مجدد الف ٹانی قدس سرہ کی شرح ہے مولف مقامات معصومی کسی سفر کے دوران سہار نپور سے گزرتے ہوئے اس کتاب کے مولف سے ملے تھے، انہوں نے اس کتاب کی بہت تعریف کی ہے اور شیخ محمد اشرف بن حضرت خواجہ کی زبانی کلمات تحسین بھی نقل کئے ہیں (۲)۔

۱۵- مقامات حضرات خمسه

یہ شخ محمد ہادی بن حضرت مروج الشریعت کی تصنیف ہے، مولف نے اس سے استفادے کا کئی بار ذکر کیا ہے(2)، یہ دراصل سلسلہ مجدد بیہ کے مشائخ کا نہایت مفصل تذکرہ ہے،اس کانام کواکب دریہ ہے(۸)۔

١١- مقامات حضرت ايثال

حضرت خواجہ کے حالات پرمیاں شاہ فی الحال بن خواجہ محمد اشرف نے مولف مقامات

<sup>(</sup>۱) كتاب طاضر ۲۱ الينا

<sup>(</sup>٣) فكريارسا كي تفصيل كے لئے ديكھئے تعليقات كتاب بدا ٢٣/٣٢٣

<sup>(</sup>٩) كتاب حاضر ٢٦٥ (٥) حالات كے لئے ديكھے كتاب حاضر ٢٩٥

<sup>(</sup>٢) كتاب حاضر ٢٦ م (٤) الصنا ٢٢،١٨٠،٨٦ وغيره

<sup>(</sup>٨) رك مقدمه بذا حيات حفرت خواجه كے ماخذ

معصوی سے پہلے بیر کتاب تالیف کی تھی مولف نے اس سے استفادہ کیا ہے(۱) بیر کتاب دراصل مواہب القیوم ہی ہے(۲)۔

ےا- مکتوبات معصومیہ

یہ حضرت خواجہ محمد معصوم قدس سرہ کے مکتوبات کا مجموعہ ہے، مولف نے اس سے بکثر ت اقتباسات دیے ہیں اور حیات حضرت خواجہ کے سلسلے میں اسے بنیادی ماخذ کی حثیت دی ہے (۳)۔

۱۸- مکتوبات سعید بیه

یہ حضرت خواجہ محرسعید بن حضرت مجد دالف ٹانی رحمتہ الله علیها کے مکتوبات کا مجموعہ ہے (۲)، مولف نے اس کا ذکر کیا ہے لیکن حضرت خواجہ محرسعید کے دہ مکا تیب جو حضرت خواجہ محرمعصوم کے نام ہیں اس مجموعہ میں شامل ہیں کہیں نقل نہیں کئے جس سے قیاس کیا جاسکتا ہے کہ سفر میں تالیف کے دوران یہ مجموعہ ہمارے مولف کے پیش نظر نہیں ہوگا بلکہ انہوں نے ایک مکتوب کے سلسلے میں جس طرح قیاس آ رائی کی ہے اس سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے کہ یہ مجموعہ مولف کے سامنے ہیں تھا (۵)۔

۱۹- مکتوبات سیفیه

یہ حضرت خواجہ سیف الدین بن حضرت خواجہ محرمعصوم کے مکتوبات کا مجموعہ ہے، مولف نے کئی مقامات پراس مجموعہ سے استفادے کا ذکر کیا ہے(۲)۔

مقامات معصوى بحثيت مآخذ

\* مقامات معصومی ہے مولف کے معاصر اور متاخر تذکرہ نویسوں نے استفادہ کیا ہے اور ان موفین نے اس کتاب کی روایات پر کامل اعتاد کا اظہار کیا ہے۔

<sup>(</sup>۱) الصنا ۳۳۲، مقدمه بذا" حيات حضرت خواجه كے مآخذ"

<sup>(</sup>٢) ايضا ٢٦٢ (٣) رك مقدمه بذا" حيات حفزت خواجه كے مآخذ"

<sup>(</sup>م) ایناً (۵) کتاب ماضر ۲۲۵

<sup>(</sup>١) الصنا٢٠١،٢٠٣مقدمه بذا" حيات حضرت خواجه كے ماخذ"

ان تذكرول ميں روضة القيوميه، اوج مورد اسرار نقشبند، عمدة المقامات، تخفة المرشد، مديرَ احمديد، انساب الانجاب اورمقامات خير كاذكركيا جار ہائے۔

سب سے قدیم تذکرہ جس کے مولف نے مقامات معصومی سے استفادہ کیا ہے وہ کمال الدین محمد احسان مولف روضة القیومیہ ہیں، اس تذکرے کی تالیف کا آغاز مقامات معصومی کی تکمیل (۱۳۳۱ھ) کے صرف ہیں برس بعد ۱۱۵۱ھ/۱۳۵۱ء کو ہوا(۱) مقامات معصومی کی تکمیل (۱۳۳۱ھ) کے صرف ہیں برس بعد ۱۵۵۱ھ/۱۳۵۱ء کو ہوا(۱) روضة القیومیہ کی دوسری جلد حضرت خواجہ محمد معصومی قدس سرہ کے حالات کے لئے مخصوص ہے، جس میں مولف نے اپنے آخذ کی فہرست میں بھی اس کتاب کا اندراج کیا ہے (۲) اور کئی مقامات پر بغیر حوالے کے ہی اس کتاب سے روایات نقل کر لی ہیں، البتہ مولف روضة القیومیہ پر مبالغے کا غلبہ ہے، انہوں نے بہت می ایس روایات بھی نقل کی ہیں جو مقامات معصومی میں نہیں ہیں ہم نے انہوں نے بہت می ایس روایات بھی نقل کی ہیں جو مقامات معصومی میں نہیں ہیں ہم نے کتاب حاضر کے تعلیقات میں بعض ایس روایات کی نشاندہی کردی ہے۔

ال سلسلے کی دوسری اہم کتاب اوج مورداسرار نقشبند (۳) (۱۲۲۸ھ/۱۸۱۱ء) ہے اس کے مولف شیخ نظام الدین شکار پوری مجددی نے حضرت مجددالف ٹانی کے نسب کے سلسلے میں معدن الجواہر کے اقتباسات بھی دیے ہیں (۴)۔

ال سلیلے کی تیسری کتاب عمرة المقامات (۵) (بسال ۱۲۳۳ه/۱۸۱۸ء) ہے جس کے مولف شیخ محمد ضاری محددی نے نہ صرف مقامات معصومی سے کماحقہ استفادہ کیا ہے جگر شام کتاب معدن الجواہر کے بھی بکثر شاقتبا سات دیے ہیں،

<sup>(</sup>۱) رک مقدمه بذا" حیات حضرت خواجه کے ماخذ"

<sup>(</sup>۲) روضہ ا/۷ (یہاں مولف کوالتباس ہوا ہے انہوں نے ای صفحہ پر مقامات معصومی اور تاریخ صفر احمد کے نام تحریر کئے ہیں حالانکہ بیان کے نزد کیک ایک ہی کتاب ہے۔ (ایضاً ۱۸/۳)

<sup>(</sup>٣) ركمقدمه بذا" حيات حفرت خواجه كے ماخذ"

<sup>(</sup>٤) اوج مورداسرارنقشبند،ورق١٠١-١١ب

<sup>(</sup>۵) رك مقدمه بذا" حيات حفرت خواجه كے ماخذ"

کئی مقامات پرتومقامات معصومی کے حوالے کے بغیر بی اس کی عبارات نقل کردی ہیں۔

اس طرح مولانا احمد ابوالخیر کمی نے ہدیئہ احمد بیر(۱) (۱۳۱۲ھ) ، شیخ محمد حسین نے
روضة الاولیاء (۲) (۱۳۳۳ھ) اور تحفۃ المرشد کے حواثی (۳) میں مقامات معصومی سے
استفادہ کیا ہے۔

ہمارے معاصر بزرگ مولانا ابوالحن زید فاروقی مرحوم نے مقامات خیر اور اپنی دیگر تالیفات میں مقامات خیر اور اپنی دیگر تالیفات میں مقامات معصومی کواس سلسلے کامعتبر ترین ماخذ قرار دیا ہے ان کے پیش نظر متن حاضر کاوہ نسخہ ہے جسے ہم نے اس کارتحقیق میں بنیاد بنایا ہے (سم)۔ راویان مقامات معصومی

مولف نے اس کتاب میں نہ صرف روایات کوخوب تحقیق کے بعد قبل کیا ہے بلکہ جابجا
راویوں کی حیثیت بھی واضح کر دی ہے، مولف نے وضاحت کی ہے کہ اس سلسلے کے جتنے
اسرار ان تک بہنچے ہیں یہ ان حضرات کی امانت ہیں ان میں سے کسی کا اظہار بھی ان کی
اجازت بغیر نہیں کیا گیا کیوں کہ بلا اجازت ایسا کرنا ان کے نزدیک خیانت ہے(۵)
مولف کا یہ بھی موقف ہے کہ اگر کسی شخصیت کے بارے میں روایت محقق نہ ہوتو ایسے مقام پر
اظہار سے زیادہ سکوت مناسب ہے(۲) راویوں کی اس فہرست میں خانوادہ مجد دیہ کے ثقہ و
ذی علم بزرگ بھی شامل ہیں اور حضرت خواجہ محموم رحمتہ اللہ علیہ کے خلفاء اور بعض معتقد
امراء دولت بھی اس سعادت میں شریک ہیں ان حضرات کے خضر حالات ملاحظہ کریں:

\* شیخ ابوالاعلیٰ (۷) (۱۰۲۴-۸۰۱۱ه) بن جمة الله محمد نقشبند ثانی حضرت خواجه کے

<sup>(</sup>۱) بديئ احمديد ١٦٠٣ (٢) روضة الاولياء ١٢٣

<sup>(</sup>٣) تحفة المرشد تاليف نظام الدين بلخي حاشيه ١٥٤،٢٣ مقامات خير ١٥٤،٢٣

<sup>(</sup>۵) كتاب عاضر ۲۰ اليناا۲ ۳

<sup>(</sup>۷) شیخ ابوالاعلیٰ کے حالات کے لئے دیکھئے کتاب حاضر ۳۰۵–۰۰۳، وسیلۃ القبول ا /۸/ ۱۲، ۱۳/۵۳، ۲۳/۵۳، ۱۳/۵۲، ۱۳/۵۲، ۱۳/۵۲، ۱۳/۵۲، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، تخفۃ الفقراء ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۳۵/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۷، ۱۰/۵۰/۵۰ ۱۰/۵۰/۵۰ ۱۰/۵۰/۵۰ ۱۰/۵۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰ ۱۰/۵۰

پوتے تھے گویا ان کی ولا دت حضرت خواجہ کے حین حیات ہوئی اس اعتبار سے ان کی روایات نہایت متند ہیں لیکن انطباق کے تقاضے سے مولف نے ایک جگہ لکھا ہے کہ یہ روایت شخ ابوالاعلیٰ کے علاوہ دیگراعزہ سے بھی اس طرح سنی ہے(۱) ان کے والدگرامی کا قول ہے کہ شخ ابوالاعلیٰ ولی مادرزاد تھے(۲)۔

٢- يشخ ابوحنيف

شیخ ابوصنیف(۳) (ف ۱۳۱ه/ ۲۷۰۱ء) بن حضرت وحدت سر ہندی ،مولف کے عزیز دوستوں میں سے تھے انہوں نے گئی اہم روایات ان کی زبانی درج کی ہیں (۴)۔ ۳- شیخ ابوالقاسم

شخ ابوالقاسم (ف ۱۰۸۲ه/۱۹۲۱ء) بن شخ محمر صبغت الله، حضرت خواجه کے پوتے تھے آپ انہیں اپنے مرکا تیب ان کی طرح سمجھتے تھے، حضرت خواجہ کے پانچ مرکا تیب ان کے مام ہیں (۵) اس اعتبار سے ان کی روایات نہایت درجہ تقد بیانات ہیں جنہیں ہمارے مولف نے اپنی کتاب میں جگہ دی ہے (۲)۔

۳- ابونصر سلطانپوری

ان کے حالات ہمیں نہیں مل سکے مولف نے ان کاذکر بڑے احترام سے کیا ہے: فضیلت پناہی شنخ ابونصر سلطانپوری کہ تا جرصالح است وازمخلصان ایں حضرات عالی درجات .....(۲)

شخ ابونفرسلطانپوری حضرت شخصبغت الله کے خلیفہ تھے(۸)۔

<sup>(</sup>۱) كتاب حاضر ۳۳۳-۳۳۳ (۲) وسيلة القول ۱۰۰/۵۷/۱۰۰

<sup>(</sup>٣) شیخ ابوصنیف کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوتعلیقات کتاب حاضر ۱۵ م-۲۸

<sup>(</sup>۴) كتاب حاضر ۱۱،۵۱۳

<sup>(</sup>۵) شیخ ابوالقاسم کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوتعلیقات کتاب ہذا۱۸/۲۸۳-۱۸/۲۸۵ (۵)

<sup>(</sup>١) الينا٢٨٦ (١) الينا٤٥٥ (٨) تعليقات كتاب طاضر٢١/٢٨٩

#### ۵- ارشدخان

ارشدخان (۱۱۱۲ه/۱۰۵۱ء) مرتول کابل پرتعینات رہا(۱) مولف نے اس ہے اہم روایات کی ساعت کا تذکرہ کیا ہے (۲)۔ جس سے خانوادہ مجددیہ کے ساتھ اس کے خصوصی مراسم کا اندازہ ہوتا ہے۔

#### ٢- ام المريدين

ام المریدین سے مراد حضرت خواجہ کی زوجہ محترمہ ہیں جومولف کتاب حاضر کی نانی تھیں مولف نے کئی بار بالواسطہ اور بلا واسطہ ان سے روایت کی ہے (۳)۔

#### ٧- امة الله

مولف نے انہیں" مریم مکانی" حضرت خالہ کبیرہ (۴) اور" جناب خالہ کبریٰ (۵)" کھا ہے جس سے مراد حضرت خواجہ کی بڑی صاحبز ادی امنہ اللہ ہیں۔ انہیں حقائق ثلاثہ کی خوشخبری دی گئی تھی (۲)۔

### ٨- اميرخان عمدة الملك

امیر خان عمدة الملک (ف110 اله/ ١٦٩٤ء) ناظم کابل (۷) کے کل میں مولف کی اس سے ملاقات ہوئی ،اس صحبت کا مولف نے نہ صرف ذکر کیا ہے بلکہ اس کے پریشان کن حالات کا بھی تذکرہ کیا ہے (۸)۔

## 9- شخابل الله

. شیخ اہل الله (ف ۱۳۳ مر ۱۷۲۰) بن حضرت شیخ صبغت الله، حضرت خواجه کے

<sup>(</sup>۱) ارشدخان کے حالات کے لئے دیکھے تعلیقات کتاب حاضر ۲۰/۳۰۲

<sup>(</sup>r) كتاب ط ضر ۲۳۲/۲۳۱ (۲) كتاب ط ضر ۱۲/۵۱۰،۲۰/۳۰۲ (۲)

<sup>(</sup>٣) الينام٥٠ (طالات كے لئے ملاحظہ ومقدمہ بذا" احوال اجدادمولف")

<sup>(</sup>١١/ ٢٣ / ١١/ ١١/ ١١/ ١١/ ١١/ ١١/ ١١/ ١١/ ١١ روضة القيوميه ١١/ ٢٣٦

<sup>(2)</sup> امیرخان کے حالات کے لئے دیکھئے تعلیقات کتاب حاضر ۲۲-۱٦/۳۲۹

<sup>(</sup>۸) کتاب حاضر ۲۲۹

پوتے تھے، ممس خان افغان کے ساتھ سکھوں کے خلاف جہاد کیا(۱) شیخ اہل الله نے مقامات معصومی کا مسودہ دکھے کراس کی بڑی تعریف کی اس وقت مولف اس کا وسطی حصہ لکھ رہے تھے:

روزی پیش فقیر قبل از وصال خود .....تعریف کتاب مفتاح ابل السعا دات بسیار به عبارت شاکت ناب الله تعالی به عبارت شاکته فرمودند و باین تقریب در مناقب حضرت ایشان رضی الله تعالی عنه زبان را کشودند .....(۲)

١٠- بدليع الزمان خان

اس لقب کے کئی امراء ہوئے ہیں۔عہداورنگزیب کے ایک امیر بدیع الزمان مخاطب بدرشید خان کا تذکرہ تاریخ محمدی میں ہے:

در دیوانی خالصه و دیوانی شاه عالم در اکبر آباد فوت شد (۳) (۱۰۵/۵/۱۱۵/ ۱۹۹۵ء) مولف نے بدیع الزمان سے روایت کرتے ہوئے ان القاب سے یاد کیا ہے:

خان فضيح اللسان كثير البيان راسخ الاعتقاد بديع الزمان خان ..... (٣)

اا- شيخ پيرمحمر

مولف نے خواجہ محمد زبیر بن شخ ابوالعلیٰ بن حضرت ججۃ الله کے کمالات کے سلسلے میں ایک روایت شخ پیرمحمد سے قتل کی ہے غالب گمان ہے کہ یہاں حضرت خواجہ کے معروف خلیفہ شخ پیرمحمد دہلوی (۵) مراد ہیں ،خواجہ محمد زبیر کے دادا حضرت ججۃ الله کا ایک مکتوب شخ پیرمحمد دہلوی (۲)۔
پیرمحمد کے نام ہے (۲)۔

Mughal Nobility under Aurangzeb. p. 257.

<sup>(</sup>۱) كتاب عاضر ۲۸۹-۲۸۸ (۲) الينا ۲۸۹

<sup>(</sup>٣) تاريخ محمدي، نيز مختلف مراجع كے لئے و كھتے:

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضر ٢١٨

<sup>(</sup>۵) شخ پیرمحمد دہلوی کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر ۸۴ موتعلیقات متعلقہ

<sup>(</sup>۲) الينام / PA

١٢- صوفي جان محمر

ان کاتعلق کابل سے تھا اور حضرت خواجہ سیف الدین کے مخصوص اصحاب میں سے نے(۱)۔

١١- حضرت جمة الله محمر نقشبند ثاني

حضرت ججۃ الله حضرت خواجہ کے فرزند نامدار تھ(۲) مولف نے ان کی زبانی بلاواسطہ بہت می روایات کتاب میں نقل کی ہیں، انہوں نے لکھا ہے کہ کتاب حاضر میں زیادہ ترمیرے والدگرامی اور حضرت ججۃ الله کی روایات ہی شامل ہیں:

بعضی مزایای این صاحبین (والدمولف وحضرت جمة الله) زیاده تر در قیدقلم در آید.....(۳)

١٧- شيخ حسام الدين احمد

مولف کے برادر بزرگ تھے(ہم) جن سے مولف نے بعض روایات بیان کی ہیں، ایک روایت حضرت وحدت سر ہندی سے متعلق بھی ہے(۵)۔

١٥- شيخ حسام الدين سهار نيوري

شخ حسام الدین (۲) بن شخ بایزید بن شخ بدلیج الدین سهار نبوری مرادی بی مولف نے حضرت خواجہ کے خلیفہ شخ بایزید کے حالات ان کی زبانی لکھے ہیں (۷) ۔ شخ حسام الدین کی دوتالیفات مرافض الروافض اور شجر و نقشبندید و قادرید کا مولف نے ذکر کیا ہے (۸)۔

<sup>(</sup>۱) کتاب ماضر ۲/۳۸/۱

<sup>(</sup>٢) حفرت ججة الله كے طالات كے لئے ديكھنے كتاب بدا ١٩١١-١١١

<sup>(4)</sup> حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر ۱۹۳-۹۲ ومقدمہ کہزا'' خانوادہ مولف''

<sup>(</sup>۵) کتاب حاضر ۲۰۸ (۲) حالات کے لئے دیکھئے کتاب حاضر ۲۹۵–۲۲۹

<sup>(</sup>٤) كتاب طاضر ٢١٣ (٨) رك مقدمه بذا" مقامات معصوى كے مآخذ"

١٧- شاه حسين عشاق اورنگ آبادي

حضرت خواجہ محم معصوم کے بلا واسطہ خلیفہ تھے ،مولف نے ان سے روایت اور ملا قات کا تذکرہ کیا ہے(۱)۔

21-حضرات ثلاثه

حضرات ثلاثہ سے مراد کتاب حاضر کے تین راوی لیعنی مولف کے والد، والدہ اور حضرت شیخ محرصبغت الله ہیں:

غالب حصول روایت ازیں حضرات ثلاثه این است که .....(۲) \_

۱۸-خال کبیر

یہاں خال کبیر سے مولف کے ماموں بزرگ حضرت شیخ صبغت الله بن حضرت خواجہ محرمعصوم قدس سر ہمامراد ہیں ( س )۔

١٩- خالهُ مولف

'' یکی از خالات معظمات ایں اعجز المخلوقات روایت نموده .....(۴)'' اس جملے میں'' خالۂ' سے مولف کی والدہ کی بہن یعنی حضرت خواجہ محمد معصوم رحمتہ الله علیہ کی صاحبز ادی مراد ہیں۔

۲۰-خدایرست خان

خدا پرست خان نے مولف سے خود بیان کیاوہ حضرت خواجہ کی خدمت میں چودہ سال کارہ کی خدمت میں چودہ سال کارہ ایات کے اہم ترین افراد میں سے تھے مولف نے ان سے گئا اہم روایات بیان کی ہیں (۲)۔

<sup>(</sup>۱) كتاب ماضر ۱۹/ ۱۹ الينا۱۹/ ۱۹

<sup>(</sup>٣) الصنا١٥ ٣/٥ ( شيخ محمص بغت الله كے حالات كے لئے ملاحظه موكتاب حاضر ٢٦٣-٢٩٠)

<sup>(</sup>٣) الضاكما

<sup>(</sup>۵) خدارست خان کے حالات کے لئے ملاحظہ وتعلیقات کتاب حاضر ۵۰۵/۲۰-۱۰

<sup>(</sup>۲) كتاب حاضر ۱۱۳،۲۰۵،۲۰۱۳،۲۰۵،۲۱۳ وغيره

۲۱- راسخ ،میرمحمدز مان

حضرت خواجہ کے خلیفہ اور معروف شاعر تھے(۱) مولف کے ساتھ نشست و برخاست ، مجھی تھی (۲)۔

۲۲-شيخ روح الله

شیخ روح الله بن شیخ محمد اشرف بن حضرت خواجه، مولف کے بہنوئی تھے(۳) مولف نے وضاحت کی ہے انہوں سے نی ہیں نے وضاحت کی ہے کہ انہوں نے اس سلسلے کے اعمیان کی اس قدر روایات ان سے نی ہیں کہ اگر انہیں جمع کروں تو پوری کتاب بن جائے:

وغلبهٔ کشف اسرارواحوال کهاز آنجناب شنوده اگر به بیان آن پرواز دکتابی علیحده برای آن تصنیف نماید.....(۴)

۲۳-شاه سکندر

شاہ سکندرجن سے مولف نے روایت کی ہے کہ حالات معلوم نہیں ہوسکے البتہ وہ حضرت خواجہ سیف الدین کے مخصوص اصحاب میں سے کابل میں مقیم تنے (۵)۔ حضرت خواجہ سیف الدین کے مخصوص اصحاب میں سے کابل میں مقیم تنے (۵)۔ ۲۴- نثر زہ خان

شرزہ خان قلعہ دار کابل خانوادہ مجددیہ کا معتقد تھا (۲)۔مولف نے اس سے روایت کی ہے اورا پنے قیام کابل کے دوران مولف اس سے ملے تھے (۷)۔ ۲۵۔شریف محمود

شریف محمود حضرت مجدد الف ٹانی کے بھائی کی اولا داور بی بی صالحہ بنت حضرت خواجہ اللہ علیہ معلق ایک روایت محمد سعید کے شوہر تنص (۸) مولف نے اپنے والدگرامی کے سفر جج سے متعلق ایک روایت

(۱) رائخ كے طالات كے لئے و كيھے تعلقات كتاب طاخر ۵۰۰ / ۲۳-۱۳، ۱۳-۱۳ و ۱۳

(r) كتاب ماضر ٥٠٠

(٣) شيخ روح الله كے حالات كے لئے ملاحظ به وتعليقات كتاب حاضر ١٨-١١،١٢/٣٣٢ ما ١٨-١٨

(۵) الضاً ۲۳۸

(٣) كتاب طاضر ٣٨٥،٣٣٢

(٢) شرزه خان كے حالات كے لئے و يكھئے تعليقات كتاب حاضر ١٥/٥١٠ (١) كتاب حاضر ١٢١

(٨) شريف محود كے مختر حالات كے لئے ديكھتے تعليقات كتاب حاضر ١٠ ممر

ان ہے بیان کی ہے(ا)۔ ۲۷-حافظ عبد العزیز بیثاوری

ان کے حالات نہیں مل سکے قرائن سے معلوم ہوتا ہے کہ مولف کے والد اور شخ محمصدیق پشاوری کے مریدین میں سے تھے انہوں نے مولف کے والد کے وصال پر مادہ تاریخ وصال بھی تجویز کیا تھا (۲)۔مولف نے شخ محمصدیق پشاوری کے سلسلہ میں ایک روایت ان سے لی ہے (۳)۔

٢٧- يشخ عبداللطيف

حضرت مجددالف ثانی کے نواسے اور مولف کے چیا تھے (س) مولف نے ان سے کئ اہم روایات نقل کی ہیں (۵)۔

٢٨- يتنخ عز الدين احمه

مولف کے بڑے بھائی تھے۔ان کی ولادت حضرت خواجہ کے جین حیات ہوئی (۲) مولف نے ان سے بھی چندروایات کا اتصال کیا ہے(۷)۔

٢٩- سنج على خان

شاہ جہان واورنگزیب کے عہد میں ممتازعہدوں پر فائز رہا (۸) حضرات نقشبندیہ کے ساتھ عقیدت کی بناء پروہ ملاقات کے لئے ان کے ساتھ عقیدت کی بناء پروہ ملاقات کے لئے ان کے مسکن پرآیا اوراس وقت جو گفتگو ہوئی اسے روایت کے طور پرمولف نے فل کیا ہے (۹)۔

<sup>(</sup>۱) كتاب طاخر ۲/۳۸۵ (۲) ايضاً ۲/۳۸۷ (۳) ايضاً ۳۳۳ (۱)

<sup>(</sup>٣) شيخ عبداللطف كحالات كے لئے ملاحظہ وكتاب حاضر ٥٠١-١٠٠

<sup>(</sup>۵) كتاب حاضر ۱۸۷،۱۸۷

<sup>(</sup>٢) شيخ عز الدين احمد كے حالات كے لئے ملاحظه موكتاب حاضر ٣٨١/٣٨٦

<sup>(</sup>۷) كتاب حاضر ۲۹۳،۳۰۱

<sup>(</sup>٨) منج على خان ك مختر حالات كے لئے ديكھے تعليقات كتاب حاضر ٢٣-٢١/٢٣-٢٢

<sup>(</sup>٩) كتاب طاضر ٩١

۳۰-گوهرآ را بیگم

گوہرآراشاہ جہان بادشاہ کی بیٹی، جنگ تخت نشینی میں اورنگزیب کی حامی اور حضرات مجددیہ سے خاص عقیدت رکھتی تھی۔ کا ااھ/۲۰ کاء میں انقال ہوا(۱) حضرت خواجہ محمد معصوم اور شاہ جہان کے مابین اسلام پر مناظرے کی روایت اور اورنگزیب کو حضرت خواجہ کی طرف سے سلطنت کی تحریری بشارت ملنے کی روایت شنرادی گوہرآرا کی بیان کردہ یہ دونوں روایات ہمارے مولف تک اپنی والدہ محتر مہ کی وساطت سے پہنچیں (۲)۔

18 مین محمد اسماعیل

شخ محراساعیل (۳) بن شخ محرصبغت الله بن حضرت خواجه محرمعصوم ، مولف کے عزیز ترین ساتھیوں میں سے تھے۔ کتاب حاضر کے محرک ہیں (۴) مولف نے ان سے بکثرت روایات بیان کی ہیں (۵) نیز مولف نے بیان کیا ہے کہ معدن الجواہر میں مندرج اکثر روایات کے بہی راوی ہیں (۲)۔

۳۲-خواجه محمرا شرف

حضرت خواجہ محمد اشرف ( 2 ) بن حضرت خواجہ محمد معصوم رحمتہ الله علیها ہے مولف نے بلاواسط کئی اہم روایات بیان کی ہیں ( ۸ )۔

٣٣- ينخ محد اعظم

شخ محمد اعظم (۹) بن خواجہ سیف الدین بن حضرت خواجہ محمد معصوم علم حدیث کے (۱) گوہر آرا بیگم کے حالات اور حضرات مجددیہ کے ساتھ عقیدت کی تفصیل ای مقدمہ میں حضرات کے سلاطین وامر اء سے روابط میں ملاحظہ کریں (۲) کتاب حاضر ۲۰۵ (۳) شخ محمد اساعیل کے حالات کے لئے ملاحظہ ہو کتاب حاضر ۲۸۵ (۲۸ (۲۸ ) کتاب حاضر ۲۸۵ (۲۸ ) کتاب حاضر ۲۸۵ (۳)

- (١) معدن الجوابر ٢٨ (١) خواج محمد الثرف كے حالات كيلئے ديكھے كتاب حاضر ٢٥٥-٣٣٣
  - (٨) كاربداد٢٢١١٠٢٢
- (۹) شیخ محراعظم کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوتعلیقات کتاب حاضر ۱۰/۳۳۷، ۱۹-۲۱، ۲۲-۲۳، ۹-۸،۱/۳۳۸

ماہر ، فیض الباری شرح بخاری کے مولف اور کتاب حاضر کے راوی تھے(۱)۔ سم سے مفتی محمد باقر لا ہوری

مفتی محمہ باقر (۲) حضرت خواجہ کے خلیفہ اور اور نگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے متعین سے سلسلۂ محد دید کے معارف کے ماہر اور قرآن مجید کے مفسر تھے۔مولف کوان کی صحبت میسرتھی (۳) ان سے روایت بھی کی ہیں (۴)۔

۳۵-خواجه محمر پارساسر مندی

حضرت خواجه محمد پارسا (۵) بن حضرت مروج الشریعت بن حضرت خواجه محمد معصوم نه صرف مقامات معصومی کے راویوں میں شامل ہیں بلکہ اس کتاب کی تالیف کے محرک بھی ہیں (۲)۔

۳۷-خواجه محمرز بیر د بلوی سر مندی

حضرت خواجہ محمد زبیر (۷) (ف ۱۵۲ه ملام) بن شخ ابوالاعلیٰ بن حضرت ججة الله بن حضرت خواجہ محمد معصوم ، مولف مقامات معصوم کے معاصر اور خانوادہ مجد دیہ کے الله بن حضرت خواجہ محمد معصوم ، مولف مقامات معصوم کے معاصر اور خانوادہ مجد دیے اعیان میں سے تھے۔مولف کوان سے بڑی محبت تھی جس کا انہوں نے جا بجاذ کر کیا ہے اور ان کی زبانی اپنی بہت می روایات کومتند بنایا ہے (۸)۔

<sup>(</sup>۱) كتاب بذاله ۲۳

<sup>(</sup>٢) مفتی محمد باقر لا ہوری کے حالات کیلئے دیکھئے کتاب حاضر ۵۲ م-۵۵ موتعلیقات

<sup>(</sup>٣) كتاب طاضر ٢٥٣ (٣) الينا ٢٥٣، ١٩٣٨

<sup>(</sup>۵) خواجد محر پارسا کے حالات کے لئے ملاحظہ ہو کتاب حاضر ۲۲۳-۲۲۳

<sup>(</sup>٢) اینا ۹-٨/٣٢٣ (٤) خواجه محرز بیرس بندی کے حالات کے لئے ملاحظ فرمائے:

<sup>(</sup>i) قطب الدين محمد اشرف حسين: وبهب زبير (قلمي)

<sup>(</sup>ii) كمال الدين محمداحسان: روضة القيوميد فترچهارم (درحالات حضرت خواجه محمدز بير)

<sup>(</sup>٨) كتاب ماضر ٨٧، ٢٩٢، ٢٩٢، ٢٩٢ م٠٥٠ م، ٧٥٠ كتاب

## ٢٧- خواجه محمرسيف الدين سر مندي

مولف حضرت خواجہ محمد سیف الدین (۱) بن حضرت خواجہ محمد معصوم سرہا کے وصال (۱۹۲۱ھ) کے وضال (۱۹۹۱ھ) کے وقت کمن یعنی صرف دس سال کے تصلیکن ان کی زبانی سنی ہوئی روایات کتاب کی تالیف تک انہیں حفظ تھیں:

فقیر درخرد سرالیها از خدمت خال اکرم شیخ سیف الحق والدین قد سنا الله سجانه بسره المتین وصف آل عزیز (مولا نامحمر جان ورسکی) بسیار شنیده .....(۲) فقیر باوجود خرد سالی آل معرکه (وصال حضرت خواجه سیف الدین) را به وجه احسن در خاطر دارم و شهرتی که در جمال وقت بین الناس اختثار یافته بود ذبهن شین است .....(۳)

## ۳۸-حافظ محمرصا دق کابلی

حضرت خواجہ کے خلیفہ تھے اور نگزیب نے جب آپ سے ایک خلیفہ کے لئے کہا تو آپ نے حافظ محمد صادق کو اہل لشکر کی تعلیم وتربیت کے لئے دارالخلافہ روانہ کیا (مم) یہ بھی کتاب حاضر کے راویوں میں شامل ہیں (۵)۔

#### ٣٩- ينتخ محمر صبغة الله

'' عالی حضرت' شیخ محمر صبغة الله (۱) بن حضرت خواجه محمد معصوم رحمته الله علیها سلسلهٔ مجدد بد کے اعیان میں سے تھے، مولف کے شیخ اور خسر بھی تھے۔ مولف نے مقامات معصوی کے تین بنیادی راویوں میں انہیں شار کیا ہے حضرات ثلاثہ کی اصطلاح میں بہمی شامل بین (۷) مولف نے ان سے بکثر ت روایات بیان کی ہیں (۸)۔

<sup>(</sup>۱) حفرت خواجسیف الدین کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر ۲۳۳-۳۳۹

<sup>(</sup>٢) كتاب طاضر ٢٩٩ (٣) اليناك٣٣

<sup>(</sup>م) حافظ محمد مادق كے حالات كے لئے ملاحظہ وكتاب بدا ١٥/٣٩٨ (تعليقات)

<sup>(</sup>۵) كتاب حاضر ۲۸۳ (۱) شيخ محرصبغت الله كے حالات كيلئے و يكھئے كتاب حاضر ۲۶۳-۲۹۰

<sup>(2) &</sup>quot;حضرات علافة مقدمه بذا" راويان مقامات معصوى "نمبر ا

<sup>(</sup>٨) كتاب طاضر ١٩١١، ١٩٩١، ١٩٠٠ ، ١٩٠٠ ، ١٩٠٠ ، ١٨٠ ، ١٩٠٠ ، ١٨٠ ، ١٩٠٠ ، ١٩٠٠ ، ١٩٠٠ ، ١٩٠٠ ، ١٩٠٠

۴۰ - شیخ محمصد یق سر مهندی

حضرت شیخ محرصدیق (۱) بن حضرت خواجه محرمعصوم ،اس کتاب کے اہم راویوں میں سے ہیں ،مولف کے ساتھ گہرے مراسم تھے، کتاب حاضر میں بہت می روایات ان سے بیان کی گئی ہیں (۲)، لکھتے ہیں:

ایں نیاز مند بی پروبال راصحبت آنخضرت قدس سرہ بسیار دوست دادہ ہیج حرف ایثال رانفسانی نہ یافتہ .....(۳)

ا۴-میرمحمه طاہر

ان کے حالات دستیاب نہیں ہوسکے۔مولف نے وضاحت کی ہے کہ حضرت خواجہ کے مریدین میں سے محصر فاف کے ان کی زبانی حضرت خواجہ کی ایک کرامت نقل کی ہے (۴)۔

٣٢- شيخ محمر عابد

شیخ محمہ عابد حضرت خواجہ محمد سعید بن حضرت مجد دالف ٹانی کے نبیرے تھے ان کے نام حضرت خواجہ محمد سعید کا ایک مکتوب ہے (۵) مولف نے ان سے ایک روایت بیان کی ہے (۲)۔

۳۷-خواجه محمرعز بيثاوري

خواجہ محمد عزیز، حضرت خواجہ کے خلیفہ کا مدار خواجہ محمد ملی پٹاوری کے بیٹے تھے، مولف ان سے ملے انہوں نے خواجہ محمد صدیق کے بارے میں ایک روایت بیان کی (2)۔

<sup>(</sup>۱) شیخ محمصدیق کے حالات کے لئے ملاحظہ ہوکتاب حاضر ۳۵۰–۳۵۷

<sup>(</sup>۲) كتاب طاضر ۱۹،۳۵۹،۳۸۳،۳۸۳،۳۳۲،۱۱۱،۷۹۳،۳۱۹،۳۵۹

<sup>(</sup>۴) ایضاً ۲۰۱ (۵) مکتوبات سعید بیه ۲۱/۱۲

<sup>(</sup>٣) الينا ٢٥٣

<sup>(</sup>۷) كتاب ماضر ۲۳۲

<sup>(</sup>٢) كتاب طاضر ١٨٩/٢

۲ ۲ - میرمحم<sup>عیس</sup>ی بر بانپوری

میرعیسی مخاطب بہ ہمت خان بن اسلام خان بدخشی عہداورنگزیب کے متاز امراء میں سے تھا۔ حضرت خواجہ کے دو مکا تیب اس کے نام ہیں (۱)۔ مولف نے اس سے ایک روایت بیان کی ہے (۲)۔

۵۷-میر محمقی بر بانپوری

حضرت مجددالف نانی کے خلیفہ وصاحب زبدۃ القامات خواجہ مجمہ ہاشم کھی کے نبیرے سے ، مولف نے لکھا ہے کہ میر محمر غنی حضرت شیخ محمہ صبخت الله کے خلیفہ سے (۳) حضرت مروح الشریعت کا ایک مکتوب ان کے نام ہے (۴) میر محمد غنی ، خواجہ محمہ کاظم بن خواجہ محمہ ہاشم کے ایک ہی بیٹے سے ، ان کی بیٹی بھی ایک ہی تھیں جوسترہ سال کی عمر میں لا ولد ہی فوت ہوئیں (۵) اس لیے میر محمد غنی خواجہ مجمہ ہاشم کے بوتے ہوئے مولف عمرۃ المقامات اور مقامات معصومی کا بیان غلط نبی پر مبنی ہے کہ وہ خواجہ ہاشم کے نواسے سے (۲) مولف مقامات معصومی نے ان بیان غلط نبی پر مبنی ہے کہ وہ خواجہ ہاشم کے نواسے سے (۲) مولف مقامات معصومی نے ان سے ایک روایت بیان کی ہے (۷)۔

٢٧- شيخ محمد فاروق لا موري

شیخ محمد فاروق لا ہوری (۸) حضرت خواجہ کے خلیفہ تھے ،مولف کی ان سے صحبت رہتی تھی:

این فقیر جم چندی ازتصرفات وی دیده ..... و از حضرت ایثال جم نقل مای

<sup>(</sup>۱) رك تعليقات كتاب حاضر ۱۱/۵۱۰ (۱) ايضأ ۲۸ س

<sup>(</sup>٣) عمدة المقامات بحواله معدن الجوابر ٣٨٧ (٣) خزينه ١١/١٣

<sup>(</sup>۵) اختر محمد خان: جواہر ہاشمیہ ۳۸-۳۵ (یہاں بیٹے کا نام خواجہ سید قاسم غالبًا سہو کتابت ہے۔ مکتوبات معصومیہ میں حضرت خواجہ محمد کا نام محمد کا خام درج معصومیہ میں حضرت خواجہ کو کا نام محمد کا خام درج کا نام محمد کا نام محمد کا خام درج ہے۔ اسلامات کا نام محمد کا خام درج ہے۔ اسلامات کا نام محمد کا خام درج ہے۔ اسلامات کے درج سے دا / ۳۲۵/۲۳۳)

<sup>(</sup>۲) عده ۵۵ (۱) کتاب حاضر ۲۷ (۸) رک به کتاب حاضر ۲۹

نموده.....(۱) ۷۲-شخ محمد فضل الله

مولف کے والدگرامی اور حضرت مجد دالف ٹانی کے نواسے تھے(۲) مولف نے جابجا
وضاحت کی ہے کہ اس کتاب میں شامل اکثر روایات کے راوی میرے والد بزرگوار ہی ہیں
بعض مقامات پراپنی والدہ محتر مہ (دختر حضرت خواجہ محم معصوم) اور والد دونوں کو ایک ہی
روایت کی سند کے طور پر پیش کیا ہے ، بہر حال اس کتاب میں سب سے زیادہ روایات انہیں
کی زبانی درج کی گئی ہیں (۳)۔

۸۷-مرزامحدمراد کابلی

مولف نے ان ہے بھی روایت کی ہے اور بتایا ہے کہ بیہ حضرت خواجہ کے'' یاران'' میں تھے(س)۔

وس-محمعظم شاه عالم بهادر

شاہ عالم بہادر (۵) بن اورنگزیب بھی اس کتاب کے راویوں میں شامل ہے ایک صحبت میں مولف سے اس نے بیان کیا کہ آج سے ۵ مسال قبل حضرت خواجہ نے مجھے سلطنت کی بثارت دی تھی (۲)۔

۵۰- شيخ محمه بادي

شيخ محمد بادي (2) بن حضرت مروج الشريعت بن حضرت خواجه محمد معصوم، سلسله

<sup>(</sup>۱) ایناً (۲) شیخ محمضل کے حالات کیلئے دیکھئے کتاب حاضر ۲۲ س-۰۰ س

<sup>(</sup>۳) كتاب حاضر ۱۳۳

<sup>(</sup>۵) بہادرشاہ کی حضرات مجددیہ سے عقیدت کی تفصیلات ای مقدے میں سلاطین وامراء کی عقیدت مندی کے تحت ملاحظہ کریں (۲) کتاب حاضر ۲۱۳ – ۳۲۳ (۷) رک کتاب حاضر ۲۳۳ – ۳۲۳

مجددیہ کے اعیان میں سے تھے۔مولف نے ان کی تصانیف سے بھی استفادہ کیا ہے(۱) اوران سے براہ راست روایات بھی بیان کی ہیں (۲)۔

۵۱- نواب مکرم خان

نواب مکرم خان کوحفرت خواجہ اور خانوادہ مجددیہ سے بردی عقیدت تھی (۳) مولف نے اس سے ملاقات کا ذکر کیا ہے اور اس سے اہم روایات بیان کی ہیں (۴)۔ ۵۲ - ملاموسیٰ بھٹی کوئی

ملامویٰ حضرت خواجہ کے خلیفہ تنے (۵)۔سفر دہلی میں ایک مرتبہ وہ مولف کے ہم سفر بھی تنے۔مولف نے ان سے روایت کی ہے (۲)۔

۵۳-نعمان خان اکبرآبادی

نعمان خان حضرت مجدد الف ٹانی کے معروف ترین خلیفہ حضرت میر محمد نعمان بدخشی قدس سرہ کے نبیرے تھے، مولف کتاب کی تالیف کے دوران اکبر آباد میں ان سے ملے تھے جب انہیں معلوم ہوا کہ مقامات معصومی زیر تالیف ہے تو ایک روایت بیان کر کے تاکید کی کہ یہ بھی اس میں درج کریں (۷)۔

۵۳-نیازاحد

ابوداؤ دنیاز احمد مولف کے بیٹے تھے(۸) مولف نے حضرت وحدت کے متعلق ایک روایت اپنے اس فرزند کی زبانی بیان کی ہے جس کے راوی حضرت وحدت کے نبیرے اظہرالدین خان ہیں (۹)۔

<sup>(</sup>۱) رک مقدمه بذا" حیات حضرت خواجه کے مآخذ"

<sup>(</sup>٣) نواب مرم خان كے حالات كيلئے و يكھئے تعليقات كتاب حاضر ١٥/٥

<sup>(</sup>۲) کتاب حاضر ۸۸، ۳۲،۳۱۳

<sup>(</sup>۵) ملامویٰ کے حالات کیلئے دیکھئے کتاب ہداوہ ۱۲ سا(مع تعلیقات) (۲) کتاب حاضر ۵۹س

<sup>(</sup>۷) كتاب طاضر ۲۰۹ (۸) رك مقدمه بذا" مولف كي اولاز" (۹) كتاب طاضر اسم

### ۵۵-واضح ،ارادت خان

میرزامبارک الله مخاطب به ارادت خان متخلص به واضح بن میر محمد اسحاق مخاطب به ارادت خان بن میر محمد اسحاق مخاطب به ارادت خان بن میر محمد باقر ساوجی مخاطب به اعظم خان از امرای عالمگیری و شاه عالمی، اس کا منصب سه بزاری دو بزار سوار تها ۱۱۲۹ / ۱۱۲ ا و کو بعمر ۲۲ سال فوت بود (۱) -

ارادت خان واضح فاری کامعروف شاعراور تاریخ ارادت خان (۲) کامولف تھا،
مقامات معصوی کے مولف کی اس سے ملاقات ہو کی تھی اورانہوں نے اس سے روایت بھی
کی ہے (۳) واضح میرمحمد زمان راسخ سرہندی کا شاگرداور میر شجرمشہدی (۴) (خلیفہ شیخ
عبدالوہا بنقشبندی لا ہوری) کامرید تھا۔

۵۷-شخ وحدت سر مندی

حضرت شیخ عبدالا حدوحدت (۵) بن حضرت خواجه محد سعید بن حضرت مجد دالف ثانی سلسلهٔ مجد دید کے اعیان میں سے تصے مولف نے ان سے روایات بیان کی ہیں (۲)۔ ملسلهٔ مجد دید کے اعیان میں سے تصے مولف نے ان سے روایات بیان کی ہیں (۲)۔ ۵۷ - والد و مولف

مولف کی والدہ محتر مہ(2) یعنی حضرت خواجہ محدمعصوم کی صاحبز ادی مراد ہیں جن سے مولف نے بکثر ت روایات بیان کی ہیں، مولف نے وضاحت کی ہے کہ اس کتاب کی تالیف کے دوران (۱۳۲۲–۱۳۳۴ھ) نہ تو حضرت خواجہ کے فرزندوں میں سے کوئی بقید حیات ہے اور اگر آپ کے خلفاء میں سے کوئی زندہ ہے تو مجھے معلوم نہیں ہے ہاں حضرت حیات ہے اور اگر آپ کے خلفاء میں سے کوئی زندہ ہے تو مجھے معلوم نہیں ہے ہاں حضرت

<sup>(</sup>١) تاريخ محرى ٢ ٣ (مع تعليقات عرشي)

<sup>(</sup>٢) تاريخ ارادت خان مرتبه غلام رسول مهراداره تحقیقات پاکستان ، لا مور

<sup>(</sup>٣) كتاب حاضرا٢٥

<sup>(</sup>٣) مير تجربن مير انور مشهدي (ف٥٠١١ه ١٩٩٣ء)رك تاريخ محمدي٧

<sup>(</sup>۵) حفرت وحدت كے حالات كے لئے ديكھے كتاب حاضر ٥٨ ٢-١٦٣

<sup>(</sup>٢) كتاب ماضر ١١٣، ١١٣ (٤) مالات كے لئے ديكھے كتاب ماضر ١١-١٨

خواجہ کی براہ راست اولا دمیں سے صرف میری والدہ اس وقت زندہ ہیں اور وہ بھی سر ہن میں گوشہ شین ہیں (۱)۔انہوں نے اپنے شوہر نامدار کے ہمراہ طویل سفر کئے تھے(۲) گویا میں گوشہ شین ہیں (۱)۔انہوں نے اپنے شوہر نامدار کے ہمراہ طویل سفر کئے تھے(۲) گویا بیخانون محتر مہ بھی سلسلہ مجدد بید کی بہت تی روایات کی امین تھیں اس کے تو مولف کو بہت کی اہم روایات اپنی والدہ محتر مہ سے ملیں جنہیں انہوں نے اس کتاب کی زینت بنالیا (۳)۔

<sup>(</sup>۱۲) كتاب عاضر ۱۹

# اوليات مقامات معصومي

مقامات معصوی ایک ایما منفرد اور نادر ماخذ ہے جو ناقدین کی شدیدترین تقید بھی برداشت کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے اور نفذ ونظر اور ردوقبول کے باوجوداس میں بہت سا ایما مواد محفوظ ہے جوسلسلۂ نقشبندیہ کی تاریخ کیلئے درجہ اول کے ماخذ کی حیثیت سے اہل تحقیق کے لئے کئی اعتبار سے اہمیت کا حامل ہے، یوں تو اس کے بہت سے خصائص ہیں لیکن ان سب کا اجاط کرنا دشوار ہے۔ اس وقت اس کے چندا یے نوادرات کا تذکرہ کیا جا رہا ہے جن کی وجہ سے اسے اس سلسلہ کی تاریخ کا اہم ترین منبع قراردیا جاسکتا ہے:

ا- السلسله کے اہم امور میں سے مقامات معصوی کے ذریعہ پہلی باراس امر کی اطلاع ملی ہے کہ حضرت خواجہ محمد معصوم سر ہندی نے عمومی خلافت برائے دعوت وارشاد کے علاوہ '' خلافت مقیدہ'' کا سلسلہ بھی شروع کیا تھا اور آپ نے صرف اور صرف اور نظر یب کی تعلیم و تربیت اور اس سے غیر شرکی احکام منسوخ کروا کر شرکی احکام کے اور نگریب کی توجائی تعلیم و تربیت کے لئے خلافت دے کر اجراء تروی شریعت اور اور نگریب کی روحانی تعلیم و تربیت کے لئے خلافت دے کر بعض ایسے خلفاء کو جو عملی صوفی ہونے کے ساتھ اجل عالم بھی تھے مرکز میں اور نگریب کی جف اور باری باری ان کا دربار میں قیام رہتا تھا ان بزرگ شخصیتوں میں ہے:

- ١- مفتى محمر باقر لا مورى
- ٢- شيخ محمليم جلال آبادي اوران كفرزند شيخ عبدالعليم بشاوري
  - س- مولانا جان محمد ورسكى
  - ٣- حافظ محمر صادق كابلي

کاخصوصیت سے مقامات معصومی میں صرف اورنگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے دہلی بھی محصوصیت سے مقامات معصومی میں صرف اورنگزیب کی تعلیم وتربیت کے لئے دہلی بھیجے جانے کا تذکرہ کیا گیا ہے ، ہم نے اس مقدمہ میں ان امور کی تمام تر تفصیلات

درج كردى بيں۔

۲- دوسری اہم ترین معلومات جوعلمی دنیا کوسلسلۂ مجددیہ کی نظریاتی تاریخ کےسلسہ میں پہلی مرتبہ معلوم ہوئی ہیں وہ یہ ہیں کہ حضرت مجدد الف ٹانی نے سلسلۂ شطاریہ کے سب سے سرگرم شیخ شاہ محمد غوث کوالیاری کے رسالۂ معراجیہ کی بعض قابل اعتراض عبارتیں اپنے رسالہ معارف لدنیہ میں نقل کر کے انہیں خلاف شرع قراردیتے ہوئے شاہ محمد غوث کوالیاری کی تکفیر کی ہے اور حضرت مجدد الف ٹانی کی فدکورہ رسالہ کے آخر میں جہال " شیخ ورئیس آس جماعت در کتاب خود می نویسد" لکھا ہے اس سے مرادشاہ محمد غوث کوالیاری ہیں۔ اور "جماعت" سے مرادان کا سلسلۂ شطاریہ ہے اور کتاب خود سے مرادان کا رسالہ معراجیہ ہے۔

ہم نے اس مقدمہ میں'' سلسلہ شطار ہے اور نقشبندی مشائخ'' کے عنوان سے وہ تمام نکات کیجا کردیے ہیں جن کاتعلق ان امور سے ہے۔

۳- مقامات معصوی کے مطالعہ ہے ہمیں پہلی باریہ بھی معلوم ہوا ہے کہ حضرت مجد دالف ان کے دونوں صاجر ادگان خواجہ محر سعید وخواجہ محر معصوم رحمت الله علیجا بڑے اہتمام کے ساتھ مکتوبات حضرت مجد دالف ان کو سمجھانے کے لئے سعی فر ماتے تھے ،مقامات معصوی میں یہ بڑی عجیب بات درج ہے کہ درس مکتوبات کی مجلس میں حضرت خواجہ محر سعید خاموش بیٹھتے تھے اور محض ساعت فر ماتے تھے جبکہ حضرت خواجہ محر معصوم مکتوبات حضرت مجد دالف ٹانی کی شرح بیان فرماتے تھے۔مولف نے ان دونوں مکتوبات حضرت محد دالف ٹانی کی شرح بیان فرماتے تھے۔مولف نے ان دونوں پر رگوں کے طریق کار میں فرق کی روایت اپنے والد بزرگوار شخ محموضل الله (داماد مخرت خواجہ محموم) سے بیان کی ہے کہ حضرت خواجہ محم سعید درس کے دوران حضرت خواجہ محمد دالف ٹانی کے فیض باطن سے فیضیاب ہوکر وہی فیض سامعین کے قلوب حضرت محد دالف ٹانی کے فیض باطن سے فیضیاب ہوکر وہی فیض سامعین کے قلوب بر القا فرماتے تھے اور حضرت خواجہ محمد صوم کا درس کے دوران با قاعدہ تقریر کرنا مضرین ومحد ثین کا اتباع تھا (۱)۔

<sup>(</sup>۱) مقامات معصوی ۱۹ سم

انہوں نے یہ بھی لکھا ہے کہ حضرت خواجہ مجم معصوم کمتوبات حضرت امام ربانی کے ساتھ اپنے مکتوبات کی جلداول کی بھی ساعت فرماتے تھے اور حضرت مجدد الف ٹانی کے احوال مبارک پردومعاصر کتابوں یعنی زبدۃ المقامات تالیف خواجہ محمد ہاشم تشمی اور حضرت القدس مولفہ ملا بدرالدین سرہندی بھی ای مجلس شریف میں سنتے تھے(۱)۔

حضرت خواجہ کے بعض بزرگ خلفاء بھی مکتوبات حضرت مجدد الف ثانی کے درس کا اہتمام کرتے تھےان میں چند نام جومولف مقامات معصومی نے لکھے ہیں یہ ہیں:

مفتی محمہ باقر لاہوری اور ان کے بھائی ملامحہ امین حافظ آبادی نے تو حضرت خواجہ سیف الدین سے '' مکتوبات خوان' کا خطاب پایا تھا(۲) مفتی محمہ باقر لاہوری مکتوبات حضرت مجدد کے ماہرین میں شارہوتے تھے حضرت خواجہ کے ایک اور معروف خلیفہ حاجی حبیب الله حصاری بخاری (ف ۱۱۱ھ) کاشیوہ مرضیہ ہی مکتوبات حضرت مجدد الف ثانی پر عبیب الله حصاری بخاری (ف ۱۱۱ھ) کاشیوہ مرضیہ ہی مکتوبات حضرت مجدد الف ثانی پر عمل کرنا اور ان کے درس کا بخارا میں وہ ایبا اہتمام کرتے تھے کہ اس کا عشر عشیر بھی ہندوستان میں نہیں تھا (۳)۔

حضرت خواجہ کے ایک اور نامور خلیفہ شیخ محمد مراد شامی (ف ۱۳۲ھ) شام میں مکتوبات شریف کا درس دیتے تھے(۴)۔حضرت خواجہ کے ایک خلیفہ ملاموی بھٹی کوٹی (من مضافات جلال آباد، افغانستان)(۵) حضرت خواجہ کے ایک اور خلیفہ حافظ محسن سیالکوٹی بھی مکتوبات کے درس التزام کرتے تھے(۲)۔

مولف مقامات معصوی نے بتایا ہے کہ اگر میں ان حضرات کی مکتوبات شریفہ کے درس و تدریس کی تفصیلات ککھوں تو کئی جزبن جا کیں (۷)۔

٣- مقامات معصومی میں حضرت خواجہ کے کئی ایسے خلفاء کے حالات درج ہیں جواس سے

<sup>(</sup>۱) اليناوس (۲) اليناوس (۳) اليناك٢٨ (٣) اليناو٢٨

<sup>(</sup>۵) ایناً ۲۱ سناً ۲۷ ایناً ۲۹۳

<sup>(2)</sup> ایننا ۲۷ میم نے البینات شرح مکتوبات مولفہ مولا نامحد سعید احمد مجددی پر جومفصل مقدمہ لکھا ہے۔ اس میں مقامات معصومی کے تمام مندر جات کی روشن میں درس مکتوبات کی تاریخ مرتب کرنے کی کوشش کی ہے۔

بہلے تالیف ہونے والے کی تذکرہ میں نہیں ملتے

میر محاد الدین حسینی ہروی (از اولا دحضرت میرسید کلال) کے پورے خانوادے کا حال اس کتاب میں درج ہے،اس خاندان کے تمام افراد حضرت خواجہ کے ارادت مند سے اور بیسارا خاندان شعر ویخن سے خاص دلچے ہی رکھتا تھا، میر مفاخر حسین متخلص بہ ثابت، میر شریف الدین حسین (جامع جلد ٹانی مکتوبات حضرت خواجہ) بن میر مماد ہروی، میر شرف الدین بھی فاری کے شاعر سے اور فائض تخلص تھا،اس خاندان کے سب سے مشہور شاعر میر محدز مان رائے تھے، ملمی دنیا میں مقامات معصوی کی بدولت پہلی باریہ بات معلوم ہوئی ہے کہ رائے کے والد کا نام میر مراد تھا ور نہ شعراء کے تذکرہ نویسوں نے تو بلاتر دوان کے دادا میر محماد کوبی ان کا والد کل کے دادا میر محماد

مقامات معصوی ہی ہے ہمیں پہلی باریہ معلوم ہوا ہے کہ میر عماد ہروی ایک منصب دار بھی تھے اور انہوں نے " بربالای آب جہلم" ایک شہرآ باد کیا تھا جس کا نام ان کے نام پرعماد گررکھا گیا، وہ اینے اس گاؤں میں مدفون ہیں۔

اس خاندان کے ایک فرد میر مظفر حسین بنگال چلے گئے تھے اور وہ وہیں آسودہ خاک
ہیں اس خانوادہ کے باقی تمام افراد سر ہندشریف کے قبرستان میں وفن ہیں۔
کوشش بسیار کے باوجود ہمیں عماد گر کے حل وقوع کا تا حال علم نہیں ہوسکا اس سلسلے میں
جہلم پر کھی جانے والی کتب اس گاؤں کے نام سے خالی ہیں البتہ چار باغ پنجاب میں عماد
پورنام کے ایک موضع کا ذکر ملتا ہے جس کا حدود اربعہ غیرواضح سا ہے۔
دسہ سل ارتفاقات کی تاریخ میں مقال یہ معصومی میں دورہ میں اللہ مادہ داذہ ہیں جس میں ماک

۵- سلسائے نقشبند یہ کی تاریخ میں مقامات معصومی ہی وہ پہلا اور واحد ماخذ ہے جس میں اس
کشرت سے سیاسی امور کا تذکرہ ہوا ہے کہ دوسرے ماخذ ایسے نا در مواد سے خالی ہیں ،
حضرت خواجہ کے سلاطین و امراء کے ساتھ روابط کی جتنی تفصیلات اس میں ملتی ہیں
دوسری کتابیں ان سے محروم ہیں ، گویا سلسلہ نقشبند یہ کے سلاطین و امراء سے روابط
کی اگر تاریخ لکھی جائے تو یہ کتاب اہم ترین معلومات فراہم کر سکتی ہے ، اور نگزیب ک
ذہبی پالیسی کو سمجھنے کے لئے بھی اسے درجہ اول کے ماخذ کی حیثیت حاصل ہے کیوں
ذہبی پالیسی کو سمجھنے کے لئے بھی اسے درجہ اول کے ماخذ کی حیثیت حاصل ہے کیوں

کہ اس بادشاہ کے عہد کی کتب تاریخ بہت ہی محدود تعداد میں تالیف ہوئی تھیں۔

۲- مولف مقامات معصومی ، خاندان مجددیہ کے ایسے فرد ہتے جن کے احباب کا حلقہ بہت وسیع تھا، وہ مغل حکومت کے لشکر میں بھی ملازم رہے اس لئے ہندوستان کے طول و عرض کا سفر بھی کیاان اسفار کے دوران انہوں نے بڑے اہتمام سے ایسے افراد سے ملاقات کی جواس خانواد ہے کے عقیدت مند تھے اوراس سلسلہ کی روایات کے امین سخے ، یہی وجہ ہے کہ اس کتاب میں سلسلہ مجددیہ کی بہت ہی ایس روایات درج ہوگئ میں جن سے اس طریقہ کی دوسری کتب خالی ہیں ،مقامات معصومی کی بدولت ہمیں پہلی باریہ معلوم ہوا ہے کہ حضرت مجد دالف ثانی اپنے زمانہ پابندی کے دوران جہا تگیر کے باریہ معلوم ہوا ہے کہ حضرت مجد دالف ثانی اپنے فایف شخ بدیع الدین سہار نپوری کے ہواں قیام فرمایا تھا (1)۔

<sup>(</sup>۱) مقامات معصوی ۲۳۳ ہم نے تعلیقات میں بھی ان امور کی طرف اشارہ کیا ہے۔ نوٹ: اس جلد میں محولہ تمام کتب کی تفصیل کے لئے مقامات معصومی کی جلد چہارم کی فہرست ماخذ ملاحظہ کریں۔

# Maqāmāt -i- Ma'sūmi

Vol. I

Revivalist Movement of Mujaddid Alf-i-Sani Shaykh Ahmed sirhindi and his successors and a comparative study of the ideologies of Dara Shikuh and Aurangzeb.

#### By Muhammad Iqbal Mujaddidi

2004

Zia-Ul-Quran Publications Lahore, Karachi, Pakistan

# Magamat -i- Ma'sümi

Vol. I

Revivalist Movement of Mujaddid Alf-i-Sani Shaykh Ahmed sirhindi and his successors and a comparative study of the ideologies of Dara Shikuh and Aurangzeb.

Muhammad Iqbal Mujaddidi

2004

Zia-Ul-Quran Publications Lahore, Karachi, Pakistan